
  JOURNAL OF APPLIED LINGUISTICS AND     TESOL (JALT) 
Vol.8.No.4, 2025 

  

 

127 
 

 صلى الله عليه وسلم كا طریقہ تدریستعلیم وتربیت كا فقدان اور سیرت نبوی 

Lack of Education and Training and the Teaching Method of the Prophet’s Life 

Razia Sultana 

PhD Research Scholar (Islamic Studies), NCBA&E, Sub campus, Multan 

razia.sultana2480@gmail.com 

Ghulam Mustafa (Corresponding Author)  

PhD Research Scholar (Islamic Studies), NCBA&E, Sub campus, Multan 

ghulammustafakh@gmail.com 

Seema Zahid 

PhD Research Scholar (Islamic Studies), NCBA&E, Sub campus, Multan 

Abstract 
Education and training are the basic pillars of any nation’s life. When these two elements are missing 

from a society, intellectual backwardness, moral degradation and social chaos arise. The present era 

is facing the same crisis where education has become a mere means of earning a living while the 
aspect of training has been neglected. As a result, a person has knowledge but is devoid of character. 

He is intelligent but is deprived of moral awareness, which is the cause of social misguidance and the 

decline of human values. A Vacuum has been created. Islam has considered education and training 

not just a mental activity but a moral and spiritual milestone. For the all-round training of man, the 
Messenger of Allah  devised a comprehensive system in which knowledge, character, faith and action 

were interrelated. He said! I have been sent as a teacher. It is clear from this statement of his that his 

aim was not to make man merely a scholar but a righteous man. He combined education with 
morality and said that the best of you is the one whose moral are the best  (Sehih Bukhari:3559)The 

education and training system of the prophet  صلى الله عليه وسلمwas entirely based on action. The center of education, 

morality and social consciousness was the Prophet’s Mosque, where the work of human development 

was done in the light of the Quran and Sunnah. He taught his students with love, wisdom and 
gradualness. His teaching method was such that the matter would sink into the heart and knowledge 

would be ingrained in character. As a result of this training, a generation was prepared that became 

the bearers of knowledge and action, justice and kindness, sacrifice and loyalty. If today’s education 

system is guided by the Prophet, then the purpose of education can once again become humanization. 
Combining modern education with ethics, faith and action is the solution to this deficiency. The 

system of the Prophet reminds us that education is not just about knowledge but also about building 

and refining character. Education does not enlighten man with his Creator, the purpose of life and 
human responsibility. 

Keywords: Education, Lack of Morality, Methodology, Consciousness, Ethics. 

کسی بھی قوم کی زندگی كا بنیادی ستون تعلیم و تربیت ہے۔ یہ دونوں عناصر جب کسی معاشرے سے مفقود ہو جائیں تو وہاں فکری پسماندگی 

ہے  جبکہ تربیت   ، اخلاقی انحطاط اور سماجی انتشار جنم لیتا ہے ۔ دورِ حاضر اسی بحران سے دوچار ہے۔جہاں تعلیم محض حصولِ روزگار  كا ذریعہ  بن  چکی

ہے۔ معاشرتی بے راہ  کے پہلو کو پسِ پشت  ڈال دیا گیا ہے  نتیجتاً علم انسان رکھتا تو ہے مگر کردار سے خالی ہے۔ ذہین تو ہے مگر  اخلاقی شعور سے محروم  

 روی ا ور انسانی اقدار کے زوال  كا سبب یہی  خلا بنا ہے۔ 

تعلیم و تربیت کو اسلام نے محض ذہنی سرگرمی نہیں بلکہ ایک اخلاقی اور روحانی سنگِ میل قرار دیا ہے۔ انسان کی ہمہ جہت تربیت کے 

معلّم بنا   لیے رسول اللہ صلى الله عليه وسلم نے ایک ایسا جامع نظام مرتب  فرمایا  ۔ جس میں علم ، کردار ، ایمان اور عمل باہم  مربوط تھے  آپ صلى الله عليه وسلم نے فرمایا! میں

mailto:razia.sultana2480@gmail.com
mailto:ghulammustafakh@gmail.com


  JOURNAL OF APPLIED LINGUISTICS AND     TESOL (JALT) 
Vol.8.No.4, 2025 

  

 

128 
 

پ نے تعلیم کو  کر بھیجا گیا ہوں ۔ آپ کے اس ارشاد سے یہ واضح ہوتا ہے کہ آپ كا مقصدِ بعثت  انسان کو محض عالم نہیں بلکہ صالح انسان بنانا تھا۔ آ

 تم   میں سے بہتر وہ ہے جس كا اخلاق سب سے اچھا ہو۔  ۔(1)إن من خياركم احسنكم اخلاقا(( )) :اخلاق کے ساتھ ملایا اور فرمایا

 تعلیم و تربیت کلی طور پر مبنی برَ عمل تھا۔ تعلیم ، اخلاق اور معاشرتی شعور  كا مرکز مسجد نبوی تھی۔ جہاں    
ِ
قرآن  سیرتِ نبوی صلى الله عليه وسلم كا نظام

اور  تدریج  کے ساتھ تعلیم دی ، آپ صلى الله عليه وسلم كا طریقہ   و سنت کی روشنی میں انسان سازی كا كام ہوتا تھا۔ آپ صلى الله عليه وسلم نے شاگردوں کو محبت ، حکمت 

۔ جو علم و عمل  تدریس   ایسا تھا کہ بات دل میں گھر کر جائے۔ اور علم کردار کے سانچے  میں  ڈھل جائے، اس تربیت کے نتیجہ میں  ایسی  نسل  تیار ہوئی

 ، عدل و احسان اور ایثار و وفا کی آئینہ دار بنی۔ 

کو   تو  دوبارہ تعلیم كا مقصد انسان سازی بن سکتا ہے۔ جدید تعلیم  اگر سیرتِ رسولصلى الله عليه وسلم سے  آج كا تعلیمی نظام  رہنمائی حاصل کرے 

 تعلیم  یاد دلاتا ہے کہ تعلیم محض علم نہیں
ِ
 بلکہ کردار کی اخلاق ، ایمان اور عمل کے ساتھ  جوڑنا ہی اس فقدان كا حل ہے۔ ہمیں رسول ِ اکرم كا نظام

انسانی ذمہ داری سے روشناس یہی تعلیم کرتی ہے۔دورِ حاضر میں معا اور  کو اس کے خالق ، مقصدِ حیات  انسان    ، كا نام ہے  اور تطہیر  کو   تعمیر  شرے 

تعلیم و   درپیش مسائل میں سے ایک مسئلہ تعلیم و تربیت كا بحران ہے ۔جس پر اس تحقیقی مقالے  میں بحث کی گئی ہے۔ اسی تناظر میں مقالہ ہذا میں

سیرتِ نبویصلى الله عليه وسلم میں  منہجِ تعلیم  اورعصرِ حاضر میں  اسلام كا تصورِ تعلیم و تربیت، تربیت کی ضرورت و اہمیت، تعلیم و تربیت کے بحران کے اسباب، 

 نظام ِ تعلیم کے لیے منہج نبوی سے راہنمائی کو زیرِ بحث لایا گیا ہے ۔ 

 تعلیم و تربیت کی ضرورت و اہمیت 

تعلیم و تربیت  انسانی معاشرے کی تشکیل میں بنیادی حیثیت رکھتی ہے۔ انسانی تہذیب و تمدن کی عمارت اسی بنیاد پر قائم ہے ۔ مقصدِ 

شرہ فکری انتشار ،  تعلیم  اگر محض مادی ترقی  اور حصولِ روزگار تک محدود ہو جائے اور اخلاق و روحانیت کی تربیت كا پہلو  پسِ پشت ڈال دیا جائے تو معا

قی دی مگر اخلاقی و اخلاقی زوال اور روحانی پس ماندگی كا شکار ہو جاتا ہے۔ عصرِ حاضر اسی بحران سے دوچار ہے  انسان کو موجودہ نظام  نے مادی طور پر تر

كا    روحانی لحاظ سے تنزلی کی طرف دھکیل دیا  اسی صورتِ حال کو تعلیم و تربیت كا بحران کہا جاتا ہے ۔ اسلام میں تعلیم و تربیت كا مقصد   صرف  علم 

س بات سے بھی لگایا  حصول نہیں  بلکہ ہمہ گیر انسانی  تعمیر ہے۔ یعنی عقل ، اخلاق، روح اور عمل کی یکساں ترقی ہے۔ تعلیم و تربیت کی اہمیت كا اندازہ  ا

وہ ایسا پیغمبر ہو   جو لوگوں کو کتاب  جاسکتا ہے کہ اللہ  تعالیٰ سے جس رسول  کی بعثت کے لیے  حضرت ابراہیم ؐ نے  دعا کی  اس کی صفت یہ بیان کی  کہ  

 سیکھائے اور ان کی تعلیم و تربیت کرے ۔ 

نۡهُمۡ يتَۡلوُۡا عَلَيۡهِمۡ اٰيٰتكَِ وَيعَُل ِمُهُمُ الۡكِتٰبَ وَالۡحِكۡمَةَ وَ يزَُ  يۡهِمۡ ﴿رَبَّنَا وَابۡعَثۡ فيِۡهِمۡ رَسُوۡلًا م ِ  (2) الۡحَكِيۡمُ﴾ الۡعزَِيۡزُ  انَۡتَ  انَِّكَ  ؕ  ك ِ

و حکمت کی تعلیم  ترجمہ:"  ہمارے پروردگار ان میں سے ایسا رسول بھی بھیجنا  جو ان میں سے ہو، جو ان کے سامنے تیری آیات کی تلاوت کرے  ، انہیں کتاب  

 دے اور ان کو پاکیزہ بنائے۔ "

و  ایسا رسول بھیجا جس کے فرائض میں تعلیم  اندر  ایک  اللہ تعالیٰ نے بھی مومنین پر احسان کرتے ہوئے فرمایا    کہ میں نے تمہارے 

نۡ انَۡفُسِهِمۡ يتَۡلُوۡا عَليَۡهِمۡ اٰيٰتِهٖ وَ ﴿  تربیت شامل ہے۔  ارشادِ ربانی ہے ۔ ُ عَلَى الۡمُؤۡمِنيِۡنَ اذِۡ بعََثَ فيِۡهِمۡ رَسوُۡلًا م ِ يۡهِمۡ  لقَدَۡ مَنَّ اللّٰه يُزَك ِ

مُهُمُ الۡكِتٰبَ وَالۡحِكۡمَةَ  بيِۡنٍ  ۚ وَيعُلَ ِ  (3)﴾ وَاِنۡ كَانوُۡا مِنۡ قبَۡلُ لفَِىۡ ضَلٰلٍ مُّ



  JOURNAL OF APPLIED LINGUISTICS AND     TESOL (JALT) 
Vol.8.No.4, 2025 

  

 

129 
 

ان کے سامنے تلا اللہ کی آیتیں  ان کے درمیان ان ہی میں سے  رسول بھیجا۔ جو   پر بڑا احسان کیا کہ  اللہ تعالیٰ نے مومنین  وت  ترجمہ: بے شک 

ا س سے پہلے یہ لوگ کھلی گمراہی میں تھے ۔ رسول اللہ صلى الله عليه وسلمکے  اور  انہیں کتاب و حکمت کی تعلیم دے یقینا  کرے۔ انہیں   پاک صاف بنائے 

 منصبِ رسالت کو قرآنِ مجید  میں بیان کیا گیا ہے ۔ 

يۡهِمۡ وَيُعلَ ِمُهُمُ الۡكِ ﴿ نۡهُمۡ يَتۡلوُۡا عَليَۡهِمۡ اٰيٰتهِٖ وَيزَُك ِ نَ رَسوُۡلًا م ِ ي ٖ     (4) ﴾تٰبَ وَالۡحِكۡمَةَ هوَُ الَّذِىۡ بعََثَ فِى الًۡمُ ِ

وہی ہے جس نے ان پڑھوں میں ایک رسول انہیں میں سے مبعوث فرمایا جو ان پر اس کی آیتیں پڑھتا ہے اور انہیں پاک کرتا ہے اور انہیں   :ترجمہ

 کتاب اور حکمت سکھاتا ہے۔

اس آیت میں رسالتِ محمدی صلى الله عليه وسلمکے مقصد کو تعلیم و  تزکیہ قرار دیا گیا ہے ، رسول ِ پاک صلى الله عليه وسلم نے  بھی اپنے منصب کو ان الفاظ میں  

مَ مَكَارِمَ الِْخَْلَاقِ ":  بنا کر بھیجا گیا ہے  اور مزید فرمایاترجمہ : مجھے معلّم    (  5)"إنما بعثت معلما"بیان کیا ہے۔    مجھے (  6)"إنَِّمَا بعُِثْتُ لِِتُمَ ِ

و   كا  اچھے اخلاق کی تکمیل کے لیے مربیّ بنا کر بھیجا گیا ہے۔  غارِ حرا میں جب رسولِ پاک  صلى الله عليه وسلمپر پہلی وحی نازل ہوئی  تو اس میں عبادات  احکامات 

 نہیں کہا گیا  تھا بلکہ اسلام نے سب سے پہلے تعلیم و تربیت كا حکم دیا تھا۔ ارشاد فرمایا:               

نۡسَانَ مِنۡ عَلقٍَ  ،اِقۡرَاۡ وَرَبُّكَ الًۡكَۡرَمُ  ﴿ نۡسَانَ مَا  لَمۡ    ،الَّذِىۡ عَلَّمَ بِالۡقلََمِ     اقِۡرَاۡ باِسۡمِ رَب ِكَ الَّذِىۡ خَلَقَ ،خَلَقَ الًِۡ ، عَلَّمَ الًِۡ

    (7) ﴾ يعَۡلمَۡ 

دگار سب سے  ترجمہ:      پڑھو اپنے رب کے نام کے ساتھ جس نے  تمام کو پیدا کیا، انسان کو اس نے جمے ہوئے خون سے پیدا کیا،پڑھو اور تمہارا پرور 

 زیادہ کرم کرنے والا ہے ۔ جس نے قلم سے سکھایا ، اس بات کی انسان کو تعلیم دی جو وہ پہلے نہیں جانتا تھا۔ 

 تعلیم و تربیت کے بحران کے اسباب 

اور فرمایا  اس بات سے بھی تعلیم و تربیت کے بحران كا اندازہ لگایا جا سکتا ہے  کہ آج سے چودہ سو سال پہلے تعلیم و تربیت پر بہت زور دیا گیا  

 کہ بہت جلد دنیا سے علم اٹھا لیا جائے گا۔  یہاں تک کہ دو آدمیوں کے درمیان فیصلہ کرنے والا بھی نہیں ملے گا۔     

 الناس،تعلموا وعلموه العلم وسلم: تعلموا عليه الله صلَ  الله رسول لي قال :مسعود ابن  قال"  ارشاد نبویصلى الله عليه وسلم ہے:

حتى   الفتن، سينقص،وتظهر والعلم  مقبوض،  امرؤ الناس،فإنِ  وعلموه  القرآن، تعلموا  الناس،  الفرائض،وعلموها

 (8) ۔"بينهما يفصل أحدا يجدان لً فريضۃ في اثنان يختلف

سیکھاؤ،   ترجمہ: حضرت عبداللہ بن مسعود ؓسے روائیت ہے کہ مجھے رسول صلى الله عليه وسلم نے فرمایا  : علم سیکھو اور لوگوں کو سکھاؤ، فرائض سیکھو اور لوگوں کو

اور فتنے ظاہر ہوں  گا   اٹھا لیا جائے  اور عنقریب علم بھی  گا  انسان ہوں جو اٹھایا جاؤں  اور لوگوں کو سیکھاؤ۔ کیونکہ میں  دو    قرآن سیکھو  گے حتیٰ کہ 

کہ  شخصوں میں کسی فرض کے بارے میں  اختلاف ہو گا تو ان کے درمیان فیصلہ کرنے والا ان کو کوئی نہیں ملے گا ۔ اس بات  کی بہت ضرورت ہے  

 :ئیں گےتعلیم و تربیت کے بحران کے اسباب کو تلاش کیا جائے ۔ تعلیم و تربیت كا آپس میں گہرا ربط ہے اس لیے ذیل میں اس کے اسباب بیان کیے جا 

بچوں کے تعلیم و تربیت کے بحران کی سب سے بڑی اور اہم وجہ والدین كا ناخواندہ ہونا۔ جو بچوں کی زندگی میں اہم کردار ادا  : والدین كا ناخواندہ ہونا 

 کرتے ہیں ۔مومنین کو قرآن مجید میں یہ حکم دیا گیا ہے  ۔ 

قوُۡدُهَا النَّاسُ وَالۡحِجَارَةُ  ﴿ ا وَّ ا انَۡفُسَكمُۡ وَاهَۡلِيۡكمُۡ  ناَرا ايَُّهَا الَّذِيۡنَ اٰمَنُوۡا قُوٰۡۤ
 (9) ﴾ يٰٰۤ

 اے مومنو!اپنے آپ کو اور اپنے گھر والوں کو اس آگ سے بچاؤ جس كا ایندھن  انسان اور  پتھر  ہوں گے ۔   ترجمہ : 



  JOURNAL OF APPLIED LINGUISTICS AND     TESOL (JALT) 
Vol.8.No.4, 2025 

  

 

130 
 

اگر   بچانا کتنا ضروری ہے۔ لیکن  کو  آگ سے  والوں  اپنے گھر  اور  کو  اپنے آپ  کی گئی ہے کہ  پر تنبیہ  طور  واضح  اس آیتِ مبارکہ میں 

و تربیت سے  والدین خود ہی تعلیمات ِ اسلامی سے بے بہرہ ہوں گے تو کیسے وہ اپنے بچوں کی تربیت کریں گے۔ غیر تعلیم یافتہ والدین کی اولاد تعلیم

 عاری ہوتی ہے۔ 

 تعلیم میں  سائنس ، ٹیکنالوجی   اور معیشت کو اہم قرار دیا گیا ہے مگر جن مضامین سے طلباء کی : نصاب ِ تعلیم میں اخلاقی اقدار كا فقدان  
ِ
موجودہ  نصاب

دیا گیا ہے۔ اسلام میں مقصدِ تعلیم معرفتِ الہیٰ  ،خدمت ِ خلق ا کر  انداز  ان کو نظر  روحانی تربیت کی جا سکتی ہے  اور  ء نفس  کردار سازی     ور تزکیہ 

 تعلیم میں  ایسی روایات کو شامل کیا جائے جو مثبت اور  
ِ
احترام پر مبنیٰ   ہے۔جبکہ موجودہ تعلیم كا مقصد محض  معاشی ترقی میں كامیابی بن گیا ہے۔نظام

اور ایسی روایات کو  مسترد کیا جائے  جن کی وجہ سے  معاشرے میں  کسی  بھی قسم کی نفرت ، تفریق اور تحقیر   جنم لینے كا اندیشہ ہو۔ اسلام کی    ہوں 

 اخلاقی تعلیمات اس حوالے سے واضح طور پر موجود ہیں۔ ارشادِ ربّانی ہے:

نۡهُمۡ وَلََ نِسَآٰءٌ م ِ  ﴿  نۡ قوَۡمٍ عَسٰٰٓى انَۡ يَّكوُۡنوُۡا خَيۡرًا م ِ ايَُّهَا الَّذِيۡنَ اٰمَنوُۡا لََ يَسۡخَرۡ قوَۡمٌ م ِ نۡ ن ِسَآٰءٍ عَسٰٰٓى انَۡ يَّكُنَّ خَيۡرًا يٰٰۤ

نۡهُنَّ   (10)"﴾ م ِ

والو  "  ترجمہ اور نہ عورتیں دوسری عورتوں سے ٹھٹھا  ،  ایک قوم دوسری قوم سے ٹھٹھا نہ کرے  !  اے ایمان  وہ ان سے بہتر ہوں  عجب نہیں کہ 

 ۔ کریں کچھ بعید نہیں کہ وہ ان سے بہتر ہوں

اور شاگرد کے رشتے میں خلا  اور تجارتی    :  استاد  استاد اور شاگرد کے رشتے میں خلا   بھی تعلیم و تربیت کے بحران كا سبب ہے، یہ رشتہ  اب محض رسمی  

پا چکا ہے۔    نوعیت   اختیار  کر گیا ہے۔ موجودہ معاشرے میں اساتذہ  اپنی صلاحیت کے مطابق طلباء کو علم نہیں دیتے، سفارش اور رشوت كا کلچر رواج 

 کو ادھورا چھوڑ دیتے اساتذہ اور طلباء کے درمیان  خلا کی  ایک وجہ یہ بھی ہے کہ اساتذہ بچوں کو مارتے پیٹتے ہیں ،  بچے بلا وجہ کی سختی سے  اکتا کر تعلیم

ن  ہیں ۔ جبکہ تعلیماتِ نبوی صلى الله عليه وسلم کے مطابق خوش اخلاقی ، نرمی  اور بھلائی سے طالبعلموں کے ساتھ پیش آنے كا حکم دیا گیا ہے۔ آپ صلى الله عليه وسلم كا فرما

 ہے :    

  ."قال النبي صلى الله عليه وسلم:" يسروا ولً تعسروا وسكنوا ولً تنفروا  رضي الله عنه، قال: انس بن مالك "

(11 ) 

آسانی پیدا کرو، تنگی نہ پیدا کرو، لوگوں کو  ” نے فرمایا صلی اللہ علیہ وسلم نبی کریم انس بن مالک رضی اللہ عنہ سے سنا، انہوں نے کہا کہترجمہ:   

 تسلی اور تشفی دو نفرت نہ دلاؤ۔

كا مادری زبان میں نہ ہونا  اور قومی زبان کی بجائے انگریزی زبان میں  :  نصاب تِعلیم  كا مادری  اور وجہ نصاب ِ تعلیم  تعلیم و تربیت کے بحران کی ایک 

لازم کر دیا گیا ہے ۔  ہونا۔ بچوں كا معیارِ ذہن اتنا نہیں ہوتا کہ وہ  انگریزی زبان میں سمجھ سکیں ،  انگریزی کو کو باقائدہ مضمون  اور زبان کے طور پر  

تحقیقی  صلاحتیں دم بچے بڑی جاں فشانی سے غیر قومی زبان کو پڑھتے ہیں۔ غیر ملکی زبان کو بچے بغیر سمجھے رٹے  لگا کر   یاد کرتے ہیں ۔ اس لیے طلبہ کی 

سری زبان میں توڑ جاتی ہیں ۔ طالبعلم جتنے اچھے طریقے سے اپنی مادری زبان میں اظہار کر سکتا ہے وہ دوسری زبان میں کبھی نہیں کر سکتا، کیونکہ دو 

کی    مہارت کم لوگ ہی رکھتے ہیں ۔ عام طور پر  لوگ ضرورت پڑھنے پر  محدود لغات کو رٹ کر كام پورا کرتے ہیں، اس طریقے سے بچوں کی سمجھنے

تو  ان کو ان  کی ہی زبان میں مبعوث فرمایا  تا کہ وہ اس قو م کو اسی زبان میں صلاحیت ختم ہو جاتی ہیں ۔ ہر قوم میں اللہ تعالیٰ نے جو بھی رسول بھیجے 

 سمجھا سکیں ۔ 

 

https://islamicurdubooks.com/hadith/rawy-details.php?rawyid=720


  JOURNAL OF APPLIED LINGUISTICS AND     TESOL (JALT) 
Vol.8.No.4, 2025 

  

 

131 
 

 ہے:باری تعالی ارشاد ِ 

سُوۡلٍ الََِّ بلِِسَانِ قوَۡمِهٖ لِيبُيَ ِنَ لهَُمۡ ﴿  (12) ﴾ وَمَاٰۤ ارَۡسَلۡناَ مِنۡ رَّ

 اور ہم نے جب بھی  کوئی رسول بھیجا تو خود اس کی قوم کی زبان میں بھیجا  ، تاکہ وہ ان کے سامنے  حق کو اچھی طرح واضح کر سکیں۔   : ترجمہ 

وہ اپنی اولاد کی بہتر  تعلیم و تربیت  کریں ۔مگر  مالی لحاظ  سے وہ بچوں کے  تعلیمی اخراجات كا:  مالی مشکلات  بوجھ اکثر  والدین  کی خواہش ہوتی ہے کہ 

 ور ہوتے ہیں  کہ وہ بچوں  کو کم عمری میں ہی تعلیم  کی بجائے

 

ز
م
مک

   انہیں محنت و  برداشت کرنے کے  قابل   نہیں ہوتے۔ حتیٰ کہ وہ معاشی طور  پر اتنے 

  مشقت پر لگا دیتے ہیں ۔ ایک  حدیثِ نبوی صلى الله عليه وسلم میں  فقر کو کفر کی وجہ قرار دیا گیا ہے۔ کفر كا درجہ جہل سے زیادہ ہے۔  حدیث نبوی صلى الله عليه وسلم میں 

 إليه فشكوا وسلم عليه الله صلَ  النبي إلى الصفۃ أصحاب رجال جاء :قال عنه الله عمررضي "عنکہ  بیان کیا گیا ہے

 (13) " كفرا يكون أن  الفقر كاد وسلم عليه الله صلَ  النبي الًْجۃ،فقال

 صفہّ نے آکر نبی کریم صلى الله عليه وسلم  کو تنگ دستی کی شکائت   کی تو آپ صلى الله عليه وسلم نے فرمایا ! قریب ہے کہ تنگ                    
ِ
   ترجمہ : حضرت عمر ؓ سے  روایت ہے کہ اصحاب

 دستی  کفر کے لیے سبب بن جائے۔  

مادہ پرستی كاغلب  اور  افکار  وجود سمجھتا ہے۔  :  مغربی  و  جسمانی  مادی  انسان کو صرف  اثر لیے ہوئے ہے، جو  كا  موجودہ نظام ِ تعلیم مغربی فلسفہء حیات 

كا شکار ہے۔ اپنے  روحانیت، اخلاقیات اور ایمان کو اس نظریہ نے غیر ضروری قرار دیا ہے، ڈاکٹر اسرار احمد کے مطابق:  ہمارا تعلیمی نظام   فکری غلامی 

 (14)فکری محور کو جب  تک ہم قرآن و سنت کی طرف نہیں موڑیں گے  تعلیم اصلاح نہیں بن سکتی۔ 

   اسلام كا تصورِ تعلیم و تربیت 

اس كا مقصد صرف عقل کی تعمیر و ترقی نہیں بلکہ اخلاق  و تربیت انسانی شخصیت کی ہمہ گیر نشوونما پر مشتمل ہے۔  كا نظام ِ تعلیم    اسلام 

اور کردا  و  دماغ اور عقیدہ و شعور کی اصلاح ہے۔اسلام کے نزدیک صرف تعلیم معلومات کے حصول كا ذریعہ نہیں بلکہ تزکیہ نفس  ر کی  وعمل، دل  

 اصلاح  كا  ذریعہ قرار دیا گیا ہے۔  

 اسلامی تعلیم كا مقصد انسان کو عبدِ صالح  اور خلیفۃ اللہ فی الارض بنانا  ہے ۔ قرآن ِ مجید میں ارشاد ہے : :  ۔ اسلامی تصورِ تعلیم كا بنیادی مقصد   1

نۡسَ  الًَِّ لِيعَۡبدُُوۡنِ ﴿  :اور میں نے جن و انس کو اپنی عبادت کے لیے پیدا کیا۔   ترجمہ (15) ﴾وَمَا خَلَقۡتُ الۡجِنَّ وَالًِۡ

کہ حقیقی تعلیم وہ ہے جو اللہ کی بندگی كا  شعور پیدا کرے ۔ امام غزالی ؒکے قول  کے مطابق یعنی  اس آیت سے مقصدِ تعلیم واضح ہوتا ہے۔

یعنی علم اگر عمل سے خالی ہو تو دیوانگی ہے اور عمل اگر علم کے بغیر ہو تو نا ممکن  " العلم بلا عمل جنون "" والعمل بلا علم لً يکون "  

 محافظ  گویا علم سکھانا بھی اللہ کی عبادت  کرنا ہے۔اللہ تعالی نے اپنی خاص صفت سے عالم کے دل کو  علم سے نوازا ہے ۔ یہ اللہ کے خزانوں كا  (  16) ہے۔

 ضلہ پیدا کرے۔ ہے۔ اسلامی تعلیم كا اصل مقصد  وحی الہی ہے لہٰذا    نافع علم وہ ہے جو انسان کو معرفتِ خداوندی دے، اصلاح نفس  کرے اور اخلاقِ  فا

لازم و ملزوم ہیں ۔ بعثتِ نبوی صلى الله عليه وسلماس بات کی وضاحت   اسلامی نظام میں تعلیم ) علم دینا ( اور تربیت ) عملی اصلاح  ( :۔تعلیم و تربیت كا باہمی ربط   2

 کرتی ہے :  

يۡهِمۡ وَيُعلَ ِمُهُمُ الۡكِ ﴿ نۡهُمۡ يَتۡلوُۡا عَليَۡهِمۡ اٰيٰتهِٖ وَيزَُك ِ نَ رَسوُۡلًا م ِ ي ٖ  (17) ﴾ تٰبَ وَالۡحِكۡمَةَ هوَُ الَّذِىۡ بعََثَ فِى الًۡمُ ِ

وہی ہے جس نے ان پڑھوں میں ایک رسول انہیں میں سے مبعوث فرمایا جو ان پر اس کی آیتیں پڑھتا ہے اور انہیں پاک کرتا ہے اور انہیں    ترجمہ:

 ۔کتاب اور حکمت سکھاتا ہے



  JOURNAL OF APPLIED LINGUISTICS AND     TESOL (JALT) 
Vol.8.No.4, 2025 

  

 

132 
 

اور بعد میں "تعلیم " كا ذکر کیا گیا ہے۔ جو اس بات کی غمازی کرتا ہے کہ اسلام میں تعلیم کے بغیر تربیت  اس آیت میں پہلے " تزکیہ" 

ا : رسولِ پاک صلى الله عليه وسلم نے تعلیم کو محض علم کی منتقلی نہیں سمجھا بلکہ اسے  و  ناقص ہے۔ مولانا شبلی نعمانی سیرت النبی میں یوں رقم طراز ہیں  خلاقی 

 (18) روحانی تزکیہ کے ساتھ جوڑا ہے۔ اسلامی تعلیم كا یہی جوہر ہے۔ 

اسلام كا تعلیمی شعور بھی علم برائے کردار ہے نہ کہ علم برائے روزگار ہے، اس بات کی وضاحت  مولانا مناظر احسن گیلانی نے ان الفاظ   

 (19) میں نمونہ بنی۔"  میں کی ہے ۔ "تعلیم ِ نبوی نے انسانی دل و دماغ کو علم و ایمان  سے روشن کر کے ایسی   نسل تیار کی جو اخلاق ،  عمل اور جذبہ ایثار

 اسلامی تصوّرِ تعلیم میں تین بنیادی ذرائع تسلیم  کیے گئے ہیں۔      :  ۔ سرچشمہ علم     3

 ۔ وحی  ) قرآن و سنت (  مطلق اور یقینی علم كا سر چشمہ 1

 ۔ عقل ) غورو فکر كا ذریعہ (  2

 ۔  تجربہ ، مظاہرِ كائنات کے علم كا ذریعہ  3

 تصور  ِ علم کے لیے  قرآن  میں ارشاد ہے۔ :   

وُلِى الَۡلَۡباَبِ ﴿ يٰتٍ لَِ   ( 20) ﴾انَِّ فِىۡ خَلۡقِ السَّمٰوٰتِ وَالََۡرۡضِ وَاخۡتِلََفِ الَّيۡلِ وَالنَّهَارِ لََٰ

عقل اور تجربہ کی اہمیت کو             ترجمہ:   بے شک آسمان اور زمین کے بنانے اور رات اور دن کے آنے جانے میں البتہ عقلمندوں کے لیے نشانیاں ہیں۔  

 اسلام نے تسلیم کیا ہے مگر وحی کی برتری کو برقرار رکھا ہے تاکہ علم انسان کو خدا سے دور نہ کر دے۔   

پہلو 4 تمدنی  و  سماجی  كا  نبی  :  ۔تعلیم  کو  داری  ذمہ  اس  دیا ہے۔  قرار  داری  ذمہ  اسے معاشرتی  بلکہ  رکھا  محدود نہیں  فرد  تک  نے  اسلام   کو   تعلیم 

 :   کریمصلى الله عليه وسلمنے  سامنے رکھتے  ہوئے فرمایا

 (  21) "قال رسول الله صلى الله عليه وسلم:" طلب العلم فريضة على كل مسلم"

      علم حاصل کرنا ہر مسلمان پر فرض ہے۔! نے فرمایا صلى الله عليه وسلم رسول اللہ ترجمہ:

اسی اصول سے انسانی مساوات  اور علم کی عالمگیریت  كا اعلان ہوتا ہے۔اس تعلیم نے خلفائے راشدین  کے دور میں ایسا معاشرہ تشکیل 

اور اخلاق كا ربط نظر آتا ہے۔ امام طبریؒ تحریر کرتے ہیں  " مدینہ منورہ میں مسجد تعلیم و تربیت كا مرکز تھی ،  دیا  جس میں عدل ، علم   ۔ جہاں دین 

   (22) سیاست اور اخلاق کی ہمہ وقت تربیت کی جاتی تھی ۔"   ادب،

 منین حضرت عائشہؓ   نہ صرف      تعلیم  : ۔ اسلامی نظام تعلیم میں خواتین كا کردار  5

 

ؤ
م
ل

اسلام نے عورتوں کو بھی تعلیم و تربیت كا برابر كا حق دیا ہے۔ امّ ا

  یافتہ تھیں بلکہ  بڑے بڑے صحابہ ان سے دین کے مسائل سیکھتے تھے  خواتین میں احادیث کو روایت  سب سے زیادہ حضرت عائشہ نے ہی کیاہے۔ 

 ابن ِ سعد سے روایت ہے: 

 (23)  "کانت عائشہ فقيهۃ  عالمۃ کثيرة الحديث"

  سمجھنے والی حضرت عائشہ تھیں ۔احادیث کی سب سے زیادہ  عالمہ اور فقہ کو ترجمہ:   

۔ عورت کو مرد کے   كا خواہاں  ہے  روحانی ترقی  و  دونوں کی   فکری  كا  واضح ثبوت ہے کہ جو مردو عورت  یہ اسلام کے جامع تصور ِ تعلیم 

 مساوی تعلیم حاصل کرنے اور تعلیم کو دوسروں تک پہنچانے كا حق دیا گیا ہے۔  

 



  JOURNAL OF APPLIED LINGUISTICS AND     TESOL (JALT) 
Vol.8.No.4, 2025 

  

 

133 
 

   سیرتِ نبوی صلى الله عليه وسلم میں منہج ِ تعلیم  

رسول کریم صلى الله عليه وسلم کی سیرتِ طیبہ ہمارے لیے تعلیم و تربیت كا ایک ایسا جامع نمونہ ہے ۔ جس میں نظریہ ، عمل ، علم اور اخلاق، تزکیہ و  

شعور تما م کے تمام آپس میں جڑے ہوئے ہیں  رسول پاک صلى الله عليه وسلم نہ صرف " معلم كائنات "تھے بلکہ   "مربیّ انسانیت " بھی تھے۔ آپ صلى الله عليه وسلم نے  

اور ایک ایسی نسل کو تیار کیا اور عدل کی روشنی بخشی    جو انسانی اپنے علم و عمل سے جہالت کے اندھیروں میں ڈوبی ہوئی قوم کو علم ، ایمان ، اخلاق 

ر کرتی ہے کہ  تاریخ کی بہترین نسل قرار پائی ۔  آپصلى الله عليه وسلم نے خود  اپنے متعلق فرمایا کہ "مجھے معلّم بنا کر بھیجا گیا ہے۔"  یہ  بات اس حقیقت کو آشکا

 آپ صلى الله عليه وسلم کی  بعثت  كا اصل مقصد ہی  دوسری انسانیت کی تعلیم و تربیت کرنا تھا۔  

وحی کی صورت    " اقِۡرَاۡ باِسۡمِ رَب كَِ الَّذِىۡ خَلقََ"  منہجِ تعلیم نبوی صلى الله عليه وسلمكا آغاز ہی  " اقراء کے حکم سے ہوا۔:  ۔ وحی سے تعلیم و تربیت كا آغاز  1

تعلیم کے معنیٰ و مفہوم  میں  " ربوبیت  " کو جس نے شامل کر دیا ہے۔   امام فخر الدین رازی ؒ  فرماتے ہیں :    قرآن   میں قرآن کی یہ پہلی آیت نازل ہوئی۔

 (24) کی ابتدائی آیات نے انسان کو پڑھنے کے ساتھ ساتھ سوچنے ، سمجھنے اور عمل کرنے كا بھی مکلّف بنایا ہے۔ یہی تعلیم ِ رباّنی ہے۔ 

تعلیم و تربیت میں  رسولِ کریم صلى الله عليه وسلمنے تدریج ) آہستہ آہستہ ( سکھانے كا  اصول اپنایا۔  اسلام کے شروع میں  : ۔ نبی کریمصلى الله عليه وسلم كا اصولِ تدریج  2

اور   نفسیاتِ انسانی  کے مطابق  تدریجا   بیان کیے گئے ۔ مولانا شبلی  شرعیت کے احکام  ایک ہی وقت میں اکٹھے نازل نہیں ہوئے بلکہ  انسانی ضرورت  

نعمانی اپنی کتاب سیرت النبی صلى الله عليه وسلم میں لکھتے ہیں ۔: " تعلیم ِنبوی میں تدریج كا اصول سب سے زیادہ نمایاں ہے ۔آپ صلى الله عليه وسلم نے شروع میں اخلاق 

نبی کریم صلى الله عليه وسلم كا یہی اسولِ تعلیم  جدید تعلیمی نفسیات کے نزدیک  بھی تربیت كا بہترین  ( 25)و ایمان پر زور دیا ، بعد میں احکام ِ شریعت کی تعلیم دی ۔

 طریقہ تسلیم کیا جاتا ہے۔  

سیرتِ نبوی صلى الله عليه وسلم كا بغور مطالعہ کیا جائے تو  یہ بات سامنے آتی ہے کہ سیرتِ نبوی صلى الله عليه وسلم میں تعلیم كا سب : ۔ عمل کے ذریعے تعلیم نبویصلى الله عليه وسلم 3

عمل کر    سے مؤثر پہلو " عملی نمونہ " ہے ۔ آپصلى الله عليه وسلم جب بھی کسی کو تعلیم دیتے  تو آپ کبھی بھی محض زبانی تعلیم پر اکتفا نہیں کرتے تھے بلکہ خود

 کرام ؓ کے  استفسار پر  کے بھی دکھاتے تھے۔ قرآن  میں نماز كا حکم دیا گیا ہے  اور  نماز پڑھنے کی تاکید  بھی کی گئی ہے لیکن طریقہ نہیں بتایا گیا۔  صحابہ 

اس طرح نماز پڑھو جس طرح تم نے مجھے نماز پڑھتے دیکھا  "ترجمہ:  (  26)۔  صلوا كما رايتموني اصُلي""!  آپ صلى الله عليه وسلم نے  فرمایا   تم 

  ، چاہے  یہ تعلیم كا وہ عملی طریقہ ہے  جس نے تربیت کو ایک زندہ حقیقت بنا دیا ۔"  نبی کریم صلى الله عليه وسلم کے تمام  اعمال ہی درس و تعلیم كا  مجموعہ تھے ۔"    ہے

 (27) وہ عبادت ہو ، معاملات ہوں یا  اخلاق "۔

تعلیم ِ نبویصلى الله عليه وسلم كا ایک پہلو یہ بھی تھا کہ جب بھی رسول اللہ صلى الله عليه وسلم تعلیم دیتے تو اکثر دورانِ تعلیم  سوالات  :  ۔         سوال و جواب  اور طریقہ مکالمہ 4

اور ان میں غور و فکر کی عادت پیدا ہو۔  مثلاٗ ایک موقع پر   آپ صلى الله عليه وسلم نے پوچھا۔ " کیا  تم    جانتے ہو  کرتے تھے تاکہ سامعین کی توجہ قائم رہے ۔ 

 مفلس کون ہے۔؟"  صحابہ کرام ؓ نے جواب دیا : وہ شخص  جس کے پاس مال نہ  ہو۔          حضرت ابو ہریرہؓ  سے روایت ہے۔             : 

، ان رسول الله صلى الله عليه وسلم، قال: اتدرون ما المفلس؟ قالوا: المفلس فينا من لً درهم له   ابي هريرة عن "
ولً متاع، فقال: " إن المفلس من امتي ياتي يوم القيامة بصلاة، وصيام، وزكاة، وياتي قد شتم هذا، وقذف هذا،  
واكل مال هذا، وسفك دم هذا، وضرب هذا، فيعطى هذا من حسناته، وهذا من حسناته، فإن فنيت حسناته قبل ان  

   (28)  "يقضى ما عليه اخذ من خطاياهم، فطرحت عليه ثم طرح في النار

صحابہ نے کہا:   کیا تم جانتے ہو کہ مفلس کون ہے؟: نے فرمایا صلی اللہ علیہ وسلم حضرت ابوہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ  ترجمہ:

میری امت كا مفلس وہ شخص ہے جو قیامت کے  :  ہمارے نزدیک مفلس وہ شخص ہے جس کے پاس نہ درہم ہو، نہ کوئی سازوسامان۔ آپ نے فرمایا

https://www.islamicurdubooks.com/hadith/rawy-details.php?rawyid=4396


  JOURNAL OF APPLIED LINGUISTICS AND     TESOL (JALT) 
Vol.8.No.4, 2025 

  

 

134 
 

ۃ لے کر آئے گا اور اس طرح آئے گا کہ )دنیا میں( اس نے اس کو گالی دی ہو گی، اس پر بہتان لگایا ہو گا، اس كا مال کھایا ہو گا،  دن نماز، روزہ اور زکوٰ

س کو بھی دیا جائے گا اور اگر اس پر جو ذمہ ہے اس کی  س کو بھی دیا جائے گا اور اُاس كا خون بہایا ہو گا اور اس کو مارا ہو گا، تو اس کی نیکیوں میں سے اِ 

 ئے گا۔ ادائیگی سے پہلے اس کی ساری نیکیاں ختم ہو جائیں گی تو ان کے گناہوں کو لے کر اس پر ڈالا جائے گا، پھر اس کو جہنم میں پھینک دیا جا

ر   اور فہم  پیدا کرنے كا زبردست  ذریعہ ہے۔ 
فکّ

 

ت

 اس طریقہ تعلیم میں توجہ ،  

آپصلى الله عليه وسلم کی تعلیم میں اخلاقی تربیت كا پہلو نمایاں ہے۔ آپ صلى الله عليه وسلم نے فرمایا مجھے اخلاق کی تکمیل کے لیے :  ۔ تعلیم میں اخلاق و ترغیب وتنبیہ 5

قم طراز  بھیجا گیا ہے۔ جس سے واضح ہوتا ہے کہ تعلیم ِ نبوی صلى الله عليه وسلم کی  روح اخلاقیات كا مظہر ہے۔ مناظر احسن گیلانی تعلیماتِ نبوی میں    یوں  ر

کرتا ہے۔ تو  فساد پیدا  ہو  خالی  اگر اخلاق سے  ۔ علم  کی تربیت علم سے مقدم ہے  کردار  و  اخلاق  " تعلیم نبوی میں  نبی  (  29)   "ہیں۔  دورانِ تعلیم 

 آپ صلى الله عليه وسلم نے فرمایا :            کریمصلى الله عليه وسلم  ترغیب ) اچھے عمل کی حوصلہ افزائی (                اور تنبیہ  ) برے    كام  سے منع کرنا(  كا توازن رکھتے تھے ۔  مثلا   

 (30) "يسروا ولً تعسروا، وبشروا ولً تنفروا " 

 ۔آسانی کرو اور سختی نہ کرو اور خوش کرو اور نفرت نہ دلاؤ : ترجمہ

و تربیت 6 عورتوں کی تعلیم کے لیے بھی خصوصی تعلیمی :  ۔ خواتین کی تعلیم  و تربیت کے ساتھ ساتھ  مردوں کی تعلیم  رسول کریم صلى الله عليه وسلم نے 

ں   مقرر فرمائیں ،  حضرت ابو سعید خدری ؓ سے روایت ہے ۔ 
 
ی

 

ت

 

ش

 

ش

 

ت

 

"قالت النساء للنبي صلى الله عليه وسلم: غلبنا عليك الرجال، فاجعل لنا يوما من نفسك، فوعدهن يوما لقيهن فيه   

 (31) فوعظهن وامرهن۔" 

سے فائدہ اٹھانے میں( مرد ہم سے آگے بڑھ گئے ہیں، اس  صلی اللہ علیہ وسلم سے کہا کہ )آپ  صلی اللہ علیہ وسلم عورتوں نے رسول اللہ ترجمہ:

نے ان سے ایک دن كا وعدہ فرما لیا۔   صلی اللہ علیہ وسلم لیے آپ اپنی طرف سے ہمارے )وعظ کے( لیے )بھی( کوئی دن خاص فرما دیں۔ تو آپ 

 ۔ اس دن عورتوں سے آپ نے ملاقات کی اور انہیں وعظ فرمایا اور )مناسب( احکام سنائے

:  "حضرت     كا لازمی جز تھی۔  ابن سعد کے مطابق  اس بات کی دلیل ہے کہ اسلامی تعلیم میں خواتین کی شمولیت  منہج ِ نبوی  یہ حدیث 

 سلمہ  نے خواتین کے لیے دینی و  اخلاقی تعلیم میں اہم کردار ادا کیا۔"
ِ
 (32)عائشہ اور امّ

آپ صلى الله عليه وسلم ہمیشہ بچوں  کی تعلیم میں سخت رویّہ  استعمال نہیں کرتے تھے  ، بلکہ  محبت و شفقت کے ذریعے ان  :  ۔ بچوں کی شفقت امیز تعلیم و تربیت 7

قال:" خدمت النبي صلى الله عليه وسلم عشر سنين، فما قال لي     کی تعلیم و تربیت فرماتے تھے حضرت انس  ؓ فرماتے ہیں ۔

 (33)  "اف ولً لم صنعت ولً الً صنعت

کی دس سال تک خدمت کی لیکن آپ نے کبھی مجھے اف  صلی اللہ علیہ وسلم میں نے رسول اللہ انس رضی اللہ عنہ نے بیان کیا کہحضرت  ترجمہ:  

 تک نہیں کہا اور نہ کبھی یہ کہا کہ فلاں كام کیوں کیا اور فلاں كام کیوں نہیں کیا۔ 

 تعلیم ِ نبوی صلى الله عليه وسلم كا یہ عملی پہلو ہے کہ تربیت كا مؤثر طریقہ محبت اور مثالی کردار  ہے۔  

رسول اللہصلى الله عليه وسلم كا منہجِ تعلیم فرد کی اصلاح   کے ساتھ معاشرتی توازن پر مبنیٰ تھا ، ایک مو قع پر  : ۔منہج ِ نبوی  میں اجتماعی اور انفرادی  تعلیم و تربیت 8

 (34) "."المؤمن للمؤمن كالبنيان يشد بعضه بعضا  آپ صلى الله عليه وسلمنے فرمایا: 

 ۔ ایک مومن دوسرے مومن کے لیے اس طرح ہے جیسے عمارت کہ اس كا ایک حصہ دوسرے حصے کو تھامے رہتا ہے ترجمہ:



  JOURNAL OF APPLIED LINGUISTICS AND     TESOL (JALT) 
Vol.8.No.4, 2025 

  

 

135 
 

بھی حاصل تھی۔  یہ تعلیم فرد کو اجتماعی شعور عطا کرتی ہے ۔ مدینہ منورہ  میں مسجدِ نبوی صرف  عبادت گاہ نہیں تھی بلکہ  اسے ایک جامعہ کی  حیثیت  

 صفہ کو آپ صلى الله عليه وسلم وہیں تعلیم دیا کرتے تھے ۔ ابن ِ ہشام بیان کرتے ہیں : 
ِ
 اصحاب

 ( 35)" صفہ میں رسول اللہ صلى الله عليه وسلم خود تعلیم دیتے ، تلاوتِ قرآن ، فقہ ، اخلاق اور معاشرے کے اصول سکھاتے تھے۔"

وقت  دیتے  ہے۔ تعلیم  فریضہ  اجتماعی  بلکہ  انفرادی نہیں  رکھا۔ یعنی تعلیم محض  توازن  میں  اجتماعی تعلیم  و  انفرادی  نے  آپ صلى الله عليه وسلم 

"یعنی تمام لوگ کنگھی   (  36)"الناسُ سِواء کاسنان المشطآپصلى الله عليه وسلم نے ہمیشہ مساوات كا پہلو سامنے رکھا۔رسول اللہ صلى الله عليه وسلم نے فرمایا : "

اسلامی تعلیم نے  طبقاتی تفریق کو ختم کر کے علم کو سب کے لیے عام کر دیا ،یہی مساوات بعد میں اسلامی تہذیب كا    ،کے دندانوں کی طرح برابر ہیں"

 امتیازی وصف بنی۔

 عصرِ حاضر میں نظام ِ تعلیم کے لیے منہج نبوی سے رہنمائی 

،  عصرِحاضر میں تعلیمی نظام بہت ہی متنوع ہے ترقی پذیر اور علم سے سرشار تو ہے مگر  اس کے ساتھ بے شمار چیلنجز  ہیں ، تقلیدی طریقے  

كا   بے جا غلط استعمال ، طلبہ کی مایوسی وغیرہ ۔ ہمیں ان چیلنجز سے نمٹنے کے لیے اپنے نظا م ِ تعلیم کو صرف "  نصابی بوجھ ، اخلاقی زوال اور ٹیکنالوجی 

 کے لیے منہج ِ  معلومات کے ذخیرے" کی بجائے " علم و عمل ، تربیت و کردار كا مرکز بنانا  چاہیے"۔ تاہم ان چیلنجز كا   بہترین حل یہی ہے کہ  نظام تعلیم

 نبویصلى الله عليه وسلم سے رہنمائی حاصل کی جائے۔ 

كا معاملہ  1 اور شفقت  و شفقت    کی صفت سے بھرپور  :  ۔ محبت  و محبت  وہ نرمی  و تربیت کے لیے ضروری ہے کہ  معلّم کو چاہے کہ  نفع بخش تعلیم  

ہو،لوگوں کے ساتھ خلوص و رحمت كا معاملہ کرے ، انہیں بھی اپنے خاندان کے فرد کی طرح سمجھے ۔ رسولِ اکرم صلى الله عليه وسلم نے لوگوں کو یہی تعلیم  

" میں تمہارے والد کی طرح  ہوں ، تمہیں تعلیم دیتا ہوں  ترجمہ:   "إنما انا لكم بمنزلة الوالد، اعلمكم" ( 37) دی ۔ آپ صلى الله عليه وسلم نے فرمایا!

 ۔"

عزتِ نفس اور احترام ِ آدمیت  كا لحاظ تعلیم و تربیت كا ایک لازمی جز ہے ۔ دورِ جدید کے نظام ِ تعلیم میں طلبہ کے لیےسزا کو اسی  : ۔ تکریم انسانیت  2

ہے ۔ انسان کو    بنیاد پر منع کیا گیا  کیونکہ  سزا  سے نہ صرف  عزتِ نفس مجروح ہوتی ہے بلکہ حصولِ تعلیم کے راستے بھی طالبعلم کے لیے بند کر دیت 

محترم ہے۔   تعلیم دینے كا طریقہ نبوی  صلى الله عليه وسلمیہی ہے کہ  اسے عزت و احترام کے ساتھ  پیش آنا چاہیے۔  انسان کو اللہ نے بتا دیا کہ اس کی ذات مکرّم و 

 اس كا احترام لازم ہے۔ ارشاد ِ نبوی صلى الله عليه وسلم ہے۔  

والًکرام والتکريم ان يوصل الی الًنسان اکرام ای نفع لً يلحقہ فيہ غصبۃ او ان يجعل ما يوصل اليہ شيا  "

 (38) کريما ای شريفا"

   عزت بزرگی کسی کو اس طرح نفع پہنچانا کہ اس میں اس کی کسی طرح سبکی اور خفت نہ ہو یا جو نفع پہنچایا جائے وہ نہایت باشرف اور اعلی ٰ ہو یعنی ترجمہ: 

 اور شرف  تکر یم کے معنیٰ ہیں۔ 

 اچھے كام انسان کو اللہ تعالیٰ  نے لطف و کرم سے نواز کر اس دنیا میں بھیجا ہے کہ وہ  نہ تو اس کے بندوں پر ظلم کرے اور نہ ہی  خود پر  ،بلکہ

 کرے،اس کے برعکس وعقل و شعور سے عاری  انسان  فساد برپا کرتا ہے  جو وحشی جانوروں کی صفت ہے۔

، : ۔واضح اور غیر مبہم الفاظ كا استعمال 3 ایک اہم  اصول تعلیم و تربیت كا یہ بھی ہے کہ تعلیم دیتے وقت  واضح اور غیر مبہم الفاظ استعمال کیے جائیں 

مخاطب  اس کی با ت  لب و لہجہ صاف  ہو، نہ  اتنی تیزی سے بولا جائے کہ سننے والے کی  سمجھ میں بات نہ آ ئے اور نہ ہی اتنا سست روی سے بولا جائے  کہ  



  JOURNAL OF APPLIED LINGUISTICS AND     TESOL (JALT) 
Vol.8.No.4, 2025 

  

 

136 
 

ی صلى الله عليه وسلم میں  مکمل ہونے كا انتظار کرتا رہے۔   معلّم کو چاہیے کہ منہج نبوی کو اپناتے ہوئے  واضح اور مناسب رفتار کے ساتھ تعلیم دے ۔ حدیث ِ نبو

ایک مرتبہ حضرت عائشہ ؓ ( 39) ہے۔"حضور صلى الله عليه وسلم جب کوئی بات ارشاد فرماتے تو تین مرتبہ دہراتے ، تاکہ لوگ اسے اچھی طرح سمجھ سکیں۔" 

رسول اللہ صلى الله عليه وسلم تم لوگوں کی طرح  ( یعنی  40)   "لم يكن يسرد الحديث كسردكم"  نے اپنے بھانجھے  عروہ بن زبیرؓ  کو مخاطب کر کے فرمایا:

 ۔ جلدی جلدی نہیں بولتے تھے

مخاطب کی سمجھ  اور صلاحیت  كا تعلیم  وتربیت میں خیال رکھن ضروری ہے۔  جس قدر ہو سکے  بات آسان   :  ۔مخاطب کی فہم ِ  صلاحیت كا خیال رکھن 4

اور  مثالوں کے ذریعے اپنی با تو روز مرّہ زندگی  میں واقع ہونے والے واقعات  و انداز میں بیان کی جائے ۔ اگر ضرورت  پیش آجائے  ت کی زبان 

وضاحت کی جائے تاکہ مخاطب بات آسانی سے سمجھ سکے ۔ رسول اللہ صلى الله عليه وسلم کی تعلیمات كا پہلو اس سے نمایاں ہوتا ہے ۔ ایک آدمی نبی کریمصلى الله عليه وسلم  

ئی ہے )  کی خدمت میں حاضر ہوا ، وہ اپنے بیٹے کے متعلق شک میں تھا۔ اس آدمی نے کہا  کہ : یا رسول اللہ صلى الله عليه وسلم میرے   گھر سیاہ لڑکے کی پیدائش ہو

  ؟ اس نے وہ  آدمی نہ تو خود كالے رنگ كا  تھا نہ اس کے خاندان میں کوئی كالی رنگت كا تھا(  آپ صلى الله عليه وسلم نے اس سے فرمایا : کیا تمہارے پاس  اونٹ ہیں

ہے ، اس  جواب دیا جی ہیں ۔ آپ نے  پوچھا کس رنگ کے ہیں ؟ اس نے کہا سرخ رنگ کے ، حضور اکرم نے پوچھا  کیا ان میں کوئی سفید  مائل بسیا بھی

  نے جواب دیا جی ہے ، آپ  صلى الله عليه وسلم  نے فرمایا یہ رنگ کہاں سے آیا ؟ اس نے کہا ہو سکتا ہے اس کی نسل میں کوئی اس رنگ كا  ہو۔ تو حضور صلى الله عليه وسلم نے

 (41) فرمایا ! ہو سکتا ہے تمہارے بیٹے کے ساتھ بھی ایسا ہی معاملہ ہو۔

اور زبان دانی کے مطابق گفتگو کرنا  5 تعلیم و تربیت كا  سب سے مؤثر طریقہ یہ ہے کہ سامعین کو ان کی ہی زبان  میں  تعلیم دی     :  ۔سامعین کی توجہ 

سن اور سمجھ سکتا  جائے اور درست بات کو پہنچایا جائے۔ اس لیے کہ یہ ایک نفسیاتی مسئلہ ہے کہ انسان  اپنی قومی و مادری زبان  میں بات کو اچھی طرح   

 بنی  ہے  رسول ِ پاک صلى الله عليه وسلم بھی ہر قوم اور قبیلہ کو اس کی زبان اور لہجہ میں تعلیم دیا کرتے تھے۔ حدیث میں ہے کہ ایک بار نبی کریم صلى الله عليه وسلم نے قبیلہ 

 میں روزہ رکھن سف ( یعنی    42)   ""ليس مِن امبرامصيِام فی امسفراشعر کے لوگوں کو  ان کی  ہی زبان  اور لہجہ میں تعلیم دیتے ہوئے فرمایا !  

 نیکی نہیں۔ 

 خلاصہ  بحث 

نتیجہ ہے یہ    تعلیم و تربیت كا بحران   در اصل مقصدِ تعلیم کی تبدیلی ، دینی و دنیاوی تقسیم ، اخلاقی اقدار کے زوال  اور مادہ پرستی کے غلبے كا

، علم ،  بحران نہ صرف نصاب یا نظام  ِ تعلیم کی اصلاح سے حل ہو گا بلکہ اس کے لیے سیرتِ نبوی صلى الله عليه وسلم کے طریقہ تدریس کو اپنانا  ہو گا۔  جو عمل  

  ، ، عملِ صالح  اللہ  تعالیٰ   کی معرفت  كا  خلاصہ یہ ہے کہ  و تربیت  توازن پر مبنیٰ ہے۔ اسلامی تصورِ تعلیم  اور اخلاق کے  اور اصلاح    تزکیہ نفسایمان 

اور اخلاقی   وہ بنیاد ہے جو جدید نظام ِ تعلیم میں مفقود ہے ۔ سیرتِ رسول صلى الله عليه وسلم نے تعلیم کو ایک روحانی   انقلاب میں  معاشرہ  علم كا مقصد ہو۔  یہی 

و   و ایمان  ، اخلاق  ں کو معلّم بنا دیا ۔نبی اکرم صلى الله عليه وسلم كا طریقہ تعلیم  و تربیت  علم و عمل ، عقل 
ّ
کردار کے  تبدیل کر دیا ہے۔ جس نے عرب کے بدو

حسین امتزاج پر قائم ہے۔یہ منہج اصلاحِ گرد سے لے کر معاشرتی انقلاب تک پھیلتا ہے۔ آپ صلى الله عليه وسلم نے تعلیم کو صرف نظری عمل نہیں رہنے 

اور اخلاقی تربیت کے ذریعے  ایک صالح معاشرہ قائم کیا۔ دور ِ حاضر میں تعلیم و تربیت كا نظام بہت  متنوع   ہے ، یہاں یہ بھی دیا بلکہ  عملی ، روحانی 

ایسا  عملِ جامع ہے  جو اور یونیورسٹی تک ہی محدود نہیں بلکہ یہ ایک   ، كالج   كا نظام صرف اسکول  کی    تسلیم کرنا ہوگا کہ  تعلیم و تربیت  افرادِ معاشرہ     

 بامقصد ، با  تہذیب و تمدن  کی تشکیل کرتا ہے۔ اگر ہم نبی کریم صلى الله عليه وسلم کے طریقے سے رہنمائی  لیں تو  نہ صرف  ہمارا تعلیمی نظام مضبوط ہو گا  بلکہ ایک 

 معنی ٰ اور باذوق تعلیمی  ڈھانچہ ہم اپنی آنے والی نسلوں کے لیے قائم کر سکتے ہیں۔ 



  JOURNAL OF APPLIED LINGUISTICS AND     TESOL (JALT) 
Vol.8.No.4, 2025 

  

 

137 
 

 حوالے 

 

 ۔ 3559ھ، صحیح بخاری، مطبوعہ  کتاب الاداب، ح،    256۔ البخاری،محمد بن اسماعیل، ابو عبداللہ،م،   1

 129۔ سورۃ البقرۃ :   2

 164۔ سورۃ الِ عمران:   3

 62:  2۔ سورۃ جمعہ :   4

ت ہ بیروت  ۔   5
م
لعل

 229: ح  ء1998ابن ماجہ ، الربعی القزوینی ، امام حافظ ابو عبداللہ محمد بن یزید، سنن ابن ماجہ ، مطبوعہ دارالکتب ا

ت ہ ۔البیروت ، طبع         اول  ،ح: 6
م
لعل

ی ،ابو بکر احمد بن حسین بن علی ،سنن الکبریٰ ، دارالکتب  ا 

 ھق
لی ی

 20819۔ ا

 5-1:    96۔ سورۃ العلق :   7

ل، می۔ الدار  8
ْ
ؤ دیہ، طبع او

شع
ل

ر والتوزیعا

 

ش

 

للی

 298،ص   1ھ،ج، 1412، ابو محمد، عبداللہ بن عبدالرحمٰن،سنن دارمی، دارالمغنی 

 6۔  66۔ سورۃالتحریم: 9

 11:  49۔ سورۃ الحجرات 10

    6125ھ، صحیح بخاری، مطبوعہ  کتاب الاداب، ح،   256۔ البخاری،محمد بن اسماعیل، ابو عبداللہ،م،   11

 14:    4۔ سورۃ ابراہیم :   12

ل، ۔ 13
ّ
ت ہ،بیروت،طبع او

م
لعل

 ۔ 319ء،ص    1413الطبرانی ، ابوالقاسم ،سلیمان بن احمدبن ایوب،الدعاءللطبرانی،دارالکتب ا

 ، ادارہ تالیفاتِ اشرفیہ، لاہور   112،  ص     1۔ تھانوی، محمد اشرف علی،  خطباتِ قرآن ، ج :   14

 56:    51۔ سورۃ الذاریات ۔ 15

 35، ص   1ھ، احیاء علوم الدین، دارالاشاعت، اردو بازارکراچی ،س،ن ، ج:    505الی،امام ابو حامدمحمد، متوفی،  لغ ا 16

 2:  62۔ سورۃ الجمعہ :   17

 58، ص،  1، ج،     2002ہ اسلامیات،  نعمانی شبلی، سید سلیمان ، سیرۃ النبی،لاہور ، ادار ۔   18

 ۔  77اردو بازار لاہور ، ص:  گیلانی، تعلیماتِ نبوی ، دارالاشاعت  مناظر احسن  ۔   19

 190:    3۔سورۃ آلِ عمران:     20

ت ہ بیروت  ۔   21
م
لعل

 ۔   224: ح:  ء1998ابن ماجہ ، الربعی القزوینی ، امام حافظ ابو عبداللہ محمد بن یزید، سنن ابن ماجہ ، مطبوعہ دارالکتب ا

طب عہ الاستقا  310ابن جریر بن یزید،م :  ۔ الطبری، محمد بن   22
م
 ۔  82،ص،   2ء،ج:    1949مہ، قاھرہ،  ھ، تاریخ الامم و الملوک، 

  اولی    230۔ابن سعد ،ابو عبد اللہ محمد بن سعد ، م                23

 

طب عہ
ل
 ،ا

 

ت ہ
م
لعل

 ۔320ص،   2ھ، ج ،   1410ھ ،الطبقا ت الکبریٰ ، بیروت، دارالکتب ا

  ۔210، ص   32،تفسیرِکبیر)مفاتح الغیب(، بیروت: داراحیاء التراث العربی، س ن،ج 606۔ رازی، فخرالدین ،م، 24  

    ۔83، ص  1،ج  2002نعمانی شبلی، سید سلیمان ، سیرۃ النبی،لاہور ، ادارہ اسلامیات،  ۔    25

 6008باب  کتاب الاداب، ح  :  ھ، صحیح بخاری ،  مطبوعہ   256 ری ، محمد بن اسماعیل ،ابوعبداللہ،صحیح بخاری،م۔ البخا 26

 215، ص   2،ج  2002نعمانی شبلی، سید سلیمان ، سیرۃ النبی،لاہور ، ادارہ اسلامیات،  ۔   27

،ھ، صحیح مسلم،    276۔ امام مسلم،   28
ِ
الْْ دَاب

َ
ِ و

 

لَِة
ّ
الص َ
ِ و
ّ
 ِ
 ْ
 ب ال

َ

 

ِ
 2581، ح    1995تِ اسلامی ، اسلام آباد  اردو ترجمہ پیر ڈاکٹر محمد حسن ، مطبع ادارہ تحقیقا  ك

 95شاعت اردو بازار لاہور، ص:گیلانی ، تعلیماتِ نبوی،  دارالا  ۔  مناظر احسن 29

 69باب  کتاب العلم ، ح  :  ھ، صحیح بخاری ،  مطبوعہ   256 ری ، محمد بن اسماعیل ،ابوعبداللہ،صحیح بخاری،م۔ البخا 30

 101باب  کتاب العلم ، ح  :  ھ، صحیح بخاری ،  مطبوعہ   256 ری ، محمد بن اسماعیل ،ابوعبداللہ،صحیح بخاری،م۔ البخا 31



  JOURNAL OF APPLIED LINGUISTICS AND     TESOL (JALT) 
Vol.8.No.4, 2025 

  

 

138 
 

 

  اولی    230۔ ابن سعد ،ابو عبد اللہ محمد بن سعد ، م   32

 

طب عہ
ل
 ،ا

 

ت ہ
م
لعل

 322ص،   2ھ، ج ،   1410ھ ،الطبقا ت الکبریٰ ، بیروت، دارالکتب ا

 6038باب  کتاب الاداب، ح  :   ھ، صحیح بخاری ،  مطبوعہ    256 ری ، محمد بن اسماعیل ،ابوعبداللہ،صحیح بخاری،م۔  البخا 33

 ۔  6026باب  کتاب الاداب، ح  :   ھ، صحیح بخاری ،  مطبوعہ   256 ری ، محمد بن اسماعیل ،ابوعبداللہ،صحیح بخاری،مالبخا۔   34

 ؤ یہ،داراحیاء التراث، بیروت لبنان،    213۔ ابنِ ہشام،ابو محمد عبدالمالک بن محمد،م   35
 ب
ی

 

ت
ل

 248، ص    2ء،ج    1997، السیرۃ ا

ل سٹار پرنٹرز لاہور،ج: 241امام احمد بن حنبل،م  ۔   36

 

ت
ل

 129، ص :  3،مسند امام احمد مترجم مولانا محمد ظفر اقبال، ناشر مکتبہ رحمانیہ، مطبع 

 8ء،ح،   1423، سنن ابی داؤد، کتاب الطہارۃ ،دار المعرفتہ بیروت ،    275۔ امام  ابی داؤد،سلیمان بن اشعث سجستانی، م   37

 ھ1430دار القلم بیروت ،لبنان ،      707۔ ، امام راغب اصفہانی۔ مفردات قرآن،،ص   38

 8095۔ الطبرانی، معجم الکبیر،الناشر، مکتبہ العلوم و الحکم ، الموصل ، ح   39

 3568باب  کتاب المناقب، ح  :   ھ، صحیح بخاری ،  مطبوعہ    256 ری ، محمد بن اسماعیل ،ابوعبداللہ،صحیح بخاری،م۔  البخا 40

    5305باب  کتاب الطلاق، ح  :   ھ، صحیح بخاری ،  مطبوعہ   256 ری ، محمد بن اسماعیل ،ابوعبداللہ،صحیح بخاری،مالبخا۔   41

ل سٹار پرنٹرز لاہور،ح :    241۔ مام احمد بن حنبل،م    42

 

ت
ل

 23679،مسند امام احمد مترجم مولانا محمد ظفر اقبال، ناشر مکتبہ رحمانیہ، مطبع 

 

Bibliography 
 

- Al-Behaqi Abu Bakar Ahmad Bin Husain Bin Ali, Sunan Al-Kubra, ((Beirut: Dar al-

Kutub Al-Ilmia) 

- Al-Darmi Abu Muhammad Abdullah Bin Abdur Rehman, Sunan Al-Darmi, (Saudi Arabi: 
Dar Al-Mughni Lil Nashar Wa- Al Tuzih , 1412) 

- Al-Ghazali Imam Abu Hami, Ihya-e Uloom al-Deen, (Karach: Dar al-Isha'at) 

- Al-Tabri Muhammad Bin Jareer, Tarikh al-Umam wa al-Maluk, (Qaherah: Maba'a al-
Istaqamah, 1949) 

- Al-Tibrani Abu Al-Qasim Sulaiman Bin Ahmad, Al-Dua LilTibrani, (Beirut: Dar al-

Kutub Al-Ilmia, 1413) 

- Iamam Razi Fakhar al-Deen, Tafseer-e Kabeer (Mafateh al-Ghaib), (Beirut: Dar Ihya al-
Turas al-Arabi) 

- Ibn-e Hassam Abu Muhammad Abdul Malik Bin Muhammad, Al-Seeart al-Nabavia, 

(Beirut: Dar Ihya al-Turas, 1997) 
- Ibn-e Majeh Imam Abu Abdullah Muhammad Bin Yazeed, Sunan Ibn-e Majeh, (Beirut: 

Dar al-Kutub Al-Ilmia, 1998) 

- Ibn-e Saad Abu Abdullah Muhammad Bin Saad, Al-Tabaqat al-Kubra, (Beirut: Dar al-
Kutub Al-Ilmia 1410). 

- Imam Abu Daood Sulaiman Bin Ash'as Sajistani, Sunan Abi Dawood, (Beirut: Dar al-

Ma'rifah, 1423) 

- Imam Ahmad Bin Hanbal, Musnad Imam Ahmad, (Trans.) Maulana Muhammad Zafar 
Iqbal, (Lahore: Maktabah Rehmania) 

- Imam Muslim, Sahih Muslim, (Trans.) Dr. Muhammad Hasan, (Islamabad: Idarah 

Tahqeeqat-e Islami, 1995) 
- Imam Raghib Isfahani, Mufredat-e Quran, (Beirut, Lebanan: Dar al-Qalam, 1430) 

- Manazir Ahsan Gilani, Ta'limat-e Nabavi, (Lahore: Dar al-Isha'at) 

- Muhammad Ashraf Ali Thanvi, Khutubat-e Qu'an, (Lahore: Idara Talifat-e Ashrafia) 

- Muhammad Bin Ismaeel Bukhari, Sahi Bukhari, (Beirut: Dar al-Kutub Al-Ilmia). 
- Sibli Nomani, Syed Sulaiman Nadavi, Seerat al-Nabi, (Lahore: Idara Islamiat, 2002) 

 

❖❖❖ 


