
JOURNAL OF APPLIED LINGUISTICS AND TESOL 

Vol.8. No.3.2025 

 
 
 
 
 

272 

 مصاحفِ صحابہؓ: تدوینِ قرآن کے تناظر میں ایک تنقیدی مطالعہ

Muṣḥaf al-Ṣaḥābah: A Critical Study in the Context of 

Qur’anic Compilation 

ہرضوان علہ

ہآباد فیصل رسٹینیویہگورنمنٹ کالج  فل علوم اسلامیہ یما

 rizwan106420315@gmail.com:میل یا

ہڈاکٹر محمود احمد ہ  ہ

ہ(Corresponding Authorآباد) فیصل  رسٹیہنیویگورنمنٹ کالج  شعبہ علوم اسلامیہ اسسٹنٹ پروفیسر

ہmahmood.ahmad@gcuf.edu.pk ای میل :

Abstract 
This study critically examines the personal codices (Muṣḥaf) attributed to the Companions of 

the Prophet صلى الله عليه وسلم in the context of the compilation and preservation of the Qur’an. These codices 

refer to complete written collections of the Qur’an maintained by individual Companions, 

rather than partial writings of a few verses. During the Prophet’s صلى الله عليه وسلم lifetime, revelations were 

both memorized and recorded on various materials such as parchment, leaves, bones, and 

stones. Prominent scribes, including Zayd ibn Thabit and Abu ibn Ka‘b, meticulously 

transcribed the Qur’an, while other Companions maintained personal copies according to 

their capacity and convenience.  The research highlights the diversity among these personal 

codices, including variations in verse arrangement, calligraphy, brief explanatory notes, and 

readings, as well as occasional differences in nasikh and mansukh (abrogated) verses. Despite 

these variations, the essential Qur’anic text remained consistent. Following the Prophet’s صلى الله عليه وسلم 

passing, Abu Bakr ensured a unified compilation, which was later standardized during Caliph 

ʿUthmān’s reign to prevent discrepancies across the Muslim community. Personal codices 

attributed to various Companions, such as ʿAlī, ʿUbayy ibn Ka‘b, and ʿAbdullah ibn Mas‘ūd, 

either influenced this standardization or were subsequently set aside.  This study also addresses 

historical misconceptions raised by Orientalists regarding the destruction of non-standard 

codices, emphasizing that the standardization process was based on consensus among the 

Companions and preserved the Qur’an’s integrity. By analyzing the content, historical context, 

and significance of these codices, this research provides a comprehensive understanding of the 

early transmission and compilation of the Qur’an, illustrating the crucial role of the 

Companions in safeguarding its text. 

Keywords: Companions’ Mushafs, Quranic compilation, Mushaf Abu Bakr and Uthman, early 

manuscripts, personal copies, qira’at, preservation, historical Quranic study. 

مراد ایسے مصاحف ہیں جو نبیصلى الله عليه وسلمکے کسی صحابی کی طرف منسوب ہوں۔ مصاحف سے  مراد مکمل مکتوب ہ سے  ہمصاحف صحابہ 

قرآن مجید ہے نہ کہ وہ جو صحابہ نے چند آیات وغیرہ خود سے لکھی ہوئی تھیں ۔اس کی وجہ یہ ہے کہ بہت سے صحابہ کے پاس  کچھ ہ

تھی ہ نے جب قرآن کو جمع کرنا شروع کیا تو سب سے پہلی شرط یہی رکھی﷜ہناکچھ قرآن کا حصہ ضرور لکھا ہوا تھا ۔ حضرت زید ہ



JOURNAL OF APPLIED LINGUISTICS AND TESOL 

Vol.8. No.3.2025 

 
 
 
 
 

273 

گواہوں کے ساتھ اسے لے   کر آئےاور پورا قرآن ایسے ہی جمع ہوا سوائے ہ ہ2کہ جس کے پاس جتنا قرآن لکھا ہوا موجود ہے وہ ہ

 سے مل گیا۔ہ﷢ہایک آیت کے جو کہ ایک صحابی سے ہی ملی ۔قصہ مختصر یہ کہ پورا قرآن  صحابہ کرام ہ

عہد نبوی میں جیسے جیسے قرآن کا نزول ہوتا رسول اللہ صلى الله عليه وسلمان آیات کو جیسے اور جہاں حضرت جبرائیل ؑ کہتے وہاں لکھوا دیتے ہ

آلات ہ اور  اور باقی کچھ جن کے پاس لکھنے کی صلاحیت  اسے حفظ کرتے  باقی صحابہ  ایک نسخہ لکھوا رہے تھے  اللہ صلى الله عليه وسلم  ۔رسول 

تبیین وحی بھی  نبوی نسخے کے علاوہ اپنے لئے بھی لکھ لیتےہہوتے اسے لکھ لیتے ،یہاں تک کے بعض کاہ

1

ہ۔

ابی السرح  ہ اور امیر مصر عبداللہ بن سعد  صحابی نبی صلى الله عليه وسلم شرحبیل بن حسنۃ الکندی 

2

اولین کاتبین  وحی میں سے ہیں۔مدینہ  میں ہ

اور بعد میں حضرت زید بن ثابت ہ ابی بن کعب نے کی  اداکرتے ہ ہ﷜اولین کتابت سیدنا  داری  پابندی سے کتابت وحی  کی ذمہ 

ہرہے۔ہ

کتابت وحی کی ذمہ داری سر ہ ﷜اور خالد بن ولید﷜حضرت امیر معاویہ ،  ﷢اس کے علاوہ بھی مشہور صحابہ مثلا خلفاء اربعہ

ہیا خطوط بھی انہی صحابہ میں سے کوئی  لکھتا تھا ۔ ہ  انجام دیتے رہے۔کتابت  وحی کے علاوہ مثلا معاہدے

یاد ہ کو  اشیاء  اچھا نہیں سمجھا جاتا تھا بلکہ  کو  اور دوسری کتابت۔عرب میں کتابت  ایک حفظ  دو طریقوں سے ہوئی  حفاظت قرآن 

رکھنے کےلئے حافظہ پر ہی اعتبار کیا جاتا تھا،اسی لئے اکثر صحابہ نے قرآن کو محض سن کر ہی حفظ کر لیا تھاہ

3

اور اس کو اچھی طرح ہ ہ

سے یاد رکھنے کے لئےنماز میں پڑھتے تھےلیکن لکھنے کا بندوبست  نہیں  کرتے تھے ۔ایسا ہی معاملہ حدیث رسول  کا بھی ہے کہ ہ

اور زبانی آگے بیان کر دیتے لکھتے نہیں تھے۔کتابت  وحی کے لئے   اس وقت ہ کاغذ کی ہ ہ اسے بھی صحابہ اپنے عمل میں لے آتے  

 
1

تک بتلائی ہے۔ان میں سے کچھ مخصوص صحابہ تھے جو ہر وقت حاضر رہتے تھے اور کچھ  75سے لے کر ہ 16۔کاتبین وحی کی تعداد میں اختلاف ہے ۔مورخین نے یہ تعداد ہ 

 ایسے جنہوں نے بس ضرورت کے تحت کتابت کی۔

2

اسلام لانے کے بعد مرتد ہوگئے تھے، لیکن بعد ازاں دوبارہ اسلام قبول کرلیا۔ بعض تاریخی  تبانِ وحی میں شامل تھے، عبداللہ بن سعد بن ابی سرح، جو ابتدائی دور میں کا 

والنھایۃ، ج ہ کا دعویٰ کیا تھا )البدایۃ  ؛ الطبری، تاریخ الامم 152، ص ہ7روایات میں ان کے ارتداد کی وجہ یہ بیان کی جاتی ہے کہ انہوں نے نعوذباللہ وحی میں تحریف 

 اسلام نے (۔ تاہم بعض محققین نے ان روایات کو ناقابلِ اعتماد قرار دیا ہے۔ علامہ تمنّا عمادی کے نزدیک یہ قصہ محض ایک افتراء ہے جو مخالفین152ِ، ص 3والملوک، ج 

وہ اس کی  ہنکہ ان کے بقول یہ امر عقل ہکتابِت وحی پر اعتراضات کے لیے گھڑا، کیو کے خلاف ہے کہ جو شخص براہِ راست اللہ کا کلام لکھنے کی خدمت انجام دے رہا ہو، 

ہ(115، ص ہتمنّا عمادی، نزول القرآنحقانیت سے منکر ہو کر مرتد ہوجائے۔ )

3

ِ معونہ )عہدِ رسالت صحابۂ کرامؓ میں سے ایک بڑی تعداد نے حسبِ استطاعت قرآن مجید کو حفظ کیا ہوا تھا۔ اس کا اندازہ اس تاریخی واقعے سے لگایا جا سکتا ہ  ر

ئ

 
ہے کہ سریّہ ب

( ایسے صحابہ شہید ہوئے جو 700 موقع پر تقریباً سات سو )ہجری میں جنگِ یمامہ کے 11( ایسے صحابہ کرامؓ شہید ہوئے جو حفاظِ قرآن تھے۔ اسی طرح 70میں( میں ستر )

اء حفظ کیے تھے۔ اس کی دو قرآن کے حافظ تھے۔ تاہم یہاں "حافظ" سے مراد بالعموم مکمل قرآن کے حافظ نہیں، بلکہ وہ اصحاب ہیں جنہوں نے قرآن کا کوئی حصہ یا اجز

 :بنیادی وجوہات تھیں

 اس وقت تک پورا قرآن نازل نہیں ہوا تھا۔ہ .1

 نازل شدہ حصے بھی مکمل طور پر ہر شخص کو یاد نہ تھے۔ .2

،  )ابن حجر ہمکمل قرآن حفظ کیا تھا( ایسے صحابہ کرامؓ کا ذکر ملتا ہے جنہوں نے 6میں صرف چھ )ہصلى الله عليه وسلم بعض روایات میں عہدِ نبوی 

 

ة
ب 
ہ(۔ہ204 ہ/1، الإتقان،  ہ؛ سیوطی19 /1، الإصا



JOURNAL OF APPLIED LINGUISTICS AND TESOL 

Vol.8. No.3.2025 

 
 
 
 
 

274 

قلت کی بنا پر صرف کاغذ نہیں 

4

بلکہ جس چیز پر کتابت ممکن ہوتی اسے استعمال کر لیا جاتا جیسا کہ پتھروں کی چوڑی  اور پتلی سلوں ہ

)لخاف(،اونٹ کی کندھوں  کی  چوڑی گول ہڈی)کتف(،چمڑوں کے باریک پارچوں)رقاع( اور درخت کے بڑے اور چوڑے ہ

پتوں وغیرہ پر بھی قرآن کو ابتدائی طور پر لکھا گیا۔

5

ہ

یہ امر قابلِ توجہ ہے کہ عہدِ نبوی صلى الله عليه وسلم میں قرآنِ مجید کی کتابت صرف رسول اللہ صلى الله عليه وسلم کے حکم سے ہی نہیں ہوتی تھی، بلکہ ہ

بعض صحابہ کرامؓ اپنی سہولت اور میسر آنے والے مواقع کے مطابق بھی آیات یا سورتیں لکھ لیا کرتے تھے۔ بعض کے پاس چند ہ

اہ ور یہ مجموعے مکمل بھی نہ ہوتے تھےہآیات تھیں، بعض کے پاس چند سورتیں، 

6

وہ ہ ۔ جو حصہ میسر آتا، اسے لکھ لیا جاتا، خواہ 

 ہناسخ و منسوخہمیں بھی اختلاف پایا جاتا تھا، اور بعض مواقع پر  ہخطاور  قرأتہابتدائی مراحل میں ہو یا بعد میں۔ ان ذاتی نسخوں میں ہ

 کے فرق کو بھی ملحوظ نہیں رکھا گیا تھا۔ہ

مزید برآں، بعض صحابہؓ اپنی سمجھ بوجھ کے تحت متن میں ہی مشکل الفاظ یا آیات کی مختصر شرح یا ترجمہ درج کر لیتے تھے، جیسا کہ ہ

الوسطى﴿مثال کے طور پر آیت  الصلوٰة  على  ۔ اس ہ"أی صلاة العصر" :کے ساتھ یہ وضاحت بھی ملتی ہے ﴾ حافِظوا 

نوعیت کے اضافے بعد کے معیاری مصحف میں شامل نہ تھے۔ اکثر ذاتی نسخے ایک دوسرے سے مواد، ترتیب اور طرزِ تحریر میں ہ

سورتوں کی ترتیب، ان کے نام، ہمختلف تھے۔بعض روایات کے مطابق، کچھ صحابہؓ کے ذاتی طور پر تیار کردہ مکمل مصاحف میں ہ

)آخری مرتبہ جبرئیل علیہ السلام ہ ہعرضۃ الاخیرۃہمیں بھی اختلاف تھا۔ بعض علماء کا کہنا ہے کہ یہ اختلافات اور کمی و بیشی ہ اور تعدادہ

کے ساتھ دہرائی گئی قرأت( سے پہلے کے تھے۔ بعد میں حضرت ابوبؓکر نے انہی موجودہ نسخوں سے قرآن کی ایک مستند نقل ہ

 اتی مصاحف مرتب کر لیے۔ہتیار کروائی، اور دیگر صحابہؓ نے بھی اس کے مطابق اپنے ذ

کا ہ پر تمام صحابہؓ  ایک باقاعدہ معیاری مصحف تیار کیا گیا، جس  دورِ خلافت میں، قریش کی قرأت کے مطابق  حضرت عثمانؓ کے 

اور ہ ہاجماعہ اور متفرق مصاحف ختم )جلائے( کر دیے گئے تاکہ امت میں قرأت  ہو گیا۔ اس کے بعد دوسرے تمام ذاتی نسخے 

 
4

ہزار سال پہلے ہو چکی تھی اور باقاعدہ عرب میں  بھی یہودیں کے پاس ان 6کیونکہ کاغذ کی دریافت تو تقریبا ہ ۔کاغذ کی قلت سے مراد اس کا معاشرے میں عدم وجود نہیں 

بلکہ رسول اللہ سے پہلے اور دور نبوی میں کاغذ کتابت وحی کے علاوہ بھی استعمال کیا جاتا رہا مثلا شعب ابی طالب کا معاہدہ بھی  کی مقدس کتب مکتوب انداز میں موجود تھیں۔

طرح رسول اللہ کا صحابہ کیلئے اور اسی ہ ہکاغذ پر لکھا گیا تھا ،اسی طرح سراقہ بن جعشم کا رسول اللہ سے امان لکھوانا،رسول اللہ کے بادشاہوں کو خطوط،صلح حدیبیہ والا معاہدہ

کثیر تعداد میں  ہلیکن چونکہ عرب کتابت کو معیوب سمجھتے اور عرب جدید دنیا سے دور صحرائی علاقہ تھا اسی لئے یہاں کاغذ کم تھا۔ساتھ میں بیت اللہ میں ہاحکامات لکھوانا۔

ہقربانی کی کھالیں  بھی کتابت  کیلئے استعمال ہو جایا کرتی تھی۔

5

نے وہ کاغذات اور کھجور کے پتے وغیرہ ایک صندوق ﷜حضرت عثمان ہوہ چیزیں جن پر رسول اللہ صلى الله عليه وسلم نے قرآن لکھوایا تھا ہ ہتاریخ مدینہ میں ابن شبہ ؒ نے لکھا ہے کہ ۔ 

حف کے پاس جو صندوق تھا یہ چیزیں اسی میں رکھی گئیں۔ہمیں ڈال دئیے اور انہیں جلانا یا شق کرنا پسند نہیں کیا۔
مص
ل

ہبعض کہتے ہیں کہ اسطوانۃ ا

6

 ان میں خصوصا اہم آیات ،قرآنی دعائیں اور اہم سورتیں شامل ہیں۔ہ ہ



JOURNAL OF APPLIED LINGUISTICS AND TESOL 

Vol.8. No.3.2025 

 
 
 
 
 

275 

رہےہ نہ  اختلاف  کا  متن 

7

صحابہؓ کے ہ ہ دیگر  ہیں، لیکن  تو موجود  باقیات  کی طرف منسوب کچھ  عثمانی  پاس مصحفِ  ہمارے  آج  ۔ 

 ان کا کوئی مکمل نسخہ یا جزئی مواد دستیاب نہیں۔ہ۔مصاحف کے بارے میں صرف روایات، ترتیب اور آراء ملتی ہیں

مستشرقین  مصحف عثمانی کے علاوہ مصاحف کے جلائے جانے پر اعتراض کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ اس کام کی وجہ  سے قرآن کا ہ

ہم  قرآن کی تدوین کے اولین مصادر سے محروم ہو گئےہ بہت سا حصہ ضائع ہو گیا اور 

8

۔اس کا آسان سا جواب یہ ہے کہ جب یہ ہ

کا اس مصحف پر اجماع ہو گیا تھا کیونکہ یہ کوئی نیا قرآن ہ ﷢کام کیا گیا توکسی  ایک صحابی نے بھی اختلاف نہیں کیا  بلکہ صحابہ کرام 

کی عمدہ نقل تھی جسے  قریش کے مطابق تیار کیا گیا  تھاہ﷜ نہیں تھا ،یہ تو مصحف ابو بکر 

9

 ۔

اور امت کو ہ   ہ﷜نے بہت سے آثار نقل کئے ہیں کہ جو حضرت عثمانہ ہ﷫تاریخ المدینۃ میں ابن شبہہ نے قرآن کی حفاظت 

صعد  بن سعد کے متعلق لکھتے ہیں کہ:میں بہت سے اصحاب نبی کو ہ
م
اس پر کسی صحابی نے  تنقید نہیں کی۔ فتنے سے بچانے کیلئے کیا 

نے کیا تنقید نہیں سنی بلکہ میں نے بہت سے صحابہ سے سنا کہ وہ کہتے ہ﷜ہجانتا ہوں  لیکن میں نے کسی صحابی سے جو حضرت عثمان ہ

تھے کہ انہوں نے بہت اچھا کام کیا۔ہ

10

ہ

ہہہے:ہ 6ہے۔امام مالک کے نزدیک ان کی تعداد  ہ22صحابہ کی طرف منسوب مصاحف کی تعداد تقریبا 

ہبن ابی طالبہ ﷜(عل ہ2ہہبن عفانہ﷜(عثمان ہ1ہ

ہ(عبدالرحمٰن بن عوفہ4ہہہ(طلحہ بن عبیداللہہ3ہ

 (زبیر بن عوام6ہہ( سعد بن ابی وقاصہ5ہ

 :طرف منسوب چند مصاحفہصحابہ کرامؓ کی ہ

 مصحف عثمان بن عفانہؓ۔ہ1

 یہ وہ معیاری مصحف ہے جو حضرت ابوبؓکر کے جمع کردہ نسخہ کی بنیاد پر حضرت عثمانؓ کے عہد میں قراءتِ قریش کے ہ

 مطابق تیار ہوا۔ہ

 اس پر اجماعِ امت ہوا اور دیگر مصاحف کو ختم کر دیا گیا۔ہ 

 
7

ہآتا۔ہ ہکہ بعد میں کوئی فتنہ پیش نہہتا ہمصاحف جو کہ مصحف امام سے پہلے یا اس کے مخالف تھے ان کو تلف کرنا امت مسلمہ کے اجتماعی مفاد کی خاطر تھا ہ ہایسےہ 

8

(قرآن 2(حفاظت قرآن مجید اور مستشرقین:ڈاکٹر محمود اختر،ہ1اعتراضات کے جواب کیلئے ان کتب کا مطالع مفید ہے:گئےمستشرقین  کے قرآن کے حوالے سے کئے ہ 

کا جائزہ:مولانا محمد جرجیس کریمی،ہ ،ہ3مجید اور غلط فہمیوں  :ڈاکٹر حافظ محمد عبدالقیوم  و تدوین قرآن  اور  موہ4(جمع  لانا عبد (قرآن حکیم اور مستشرقین:ڈاکٹر ثناء اللہ حسین 

ہالرحمٰن مدنی  کے محدث میگزین میں مضامین۔

ہ۔ہ کی کتب وغیرہ انتہائی مفید ہیںاس کے ساتھ  ڈاکٹر مصطفی اعظمی

9

ہ پڑھنے کا حکم دیا  تھا۔ہمصحف الامام کو  اس لئے قرأت قریش کے مطابق مرتب کیا گیا کیونکہ قرآن اسی قرأت پر نازل ہوا تھا اور اسی قر کے مطابق رسول اللہ صلى الله عليه وسلم نےہ 

 1004،ص:3ھ،ج:1399،دارالکتب العلمیۃ،بیروت،،ابو زید عمر،تاریخ المدینۃشبۃابن  10



JOURNAL OF APPLIED LINGUISTICS AND TESOL 

Vol.8. No.3.2025 

 
 
 
 
 

276 

 دنیا کے مختلف حصوں میں اس کی منسوبہ نقول محفوظ ہیں، جن میں سے بعض ترکی، تاشقند اور قاہرہ میں موجود ہیں۔ہ 

 مصحف عل بن ابی طالبؓہ۔ہ2

 روایات کے مطابق حضرت علؓ نے اپنا ذاتی مصحف ترتیبِ نزول کے مطابق مرتب کیا تھا۔ہ 

 بعض آثار میں آیا ہے کہ اس میں ہر آیت کے ساتھ اس کا سببِ نزول درج تھا۔ہ 

 کوئی اصل نسخہ موجود نہیں، صرف حوالہ جات اور روایات ملتی ہیں۔ہ 

 مصحف ابُی بن کعبؓہ۔ہ3

 حضرت اُبؓی مشہور قاری اور کاتبِ وحی تھے۔ہ 

 ذکر ملتا ہے جو مصحفِ عثمانی میں شامل نہیں، لیکن محققین کے ہ کا  دعاؤں  اور  ایسی سورتوں  ان کے مصحف میں بعض 

لًا دعائے قنوت( قرآن کا حصہ نہیں تھیں بلکہ یادداشت کے لیے لکھی گئی تھیں۔ہ

 

 نزدیک یہ دعائیں )مث

 مصحف عبداللہ بن مسعودہؓ۔ہ4

 مشہور قاری اور فقیہ صحابی۔ہ 

 بعض روایات میں آیا ہے کہ انہوں نے سورۃ الفاتحہ اور معوذتین کو مصحف میں نہ لکھا، لیکن یہ بات محدثین نے یا تو ہ

 ضعیف قرار دی یا تاویل کی کہ یہ حفظ اور تعلیم کی غرض سے الگ رکھتے تھے۔ہ

 مصحف سالم مولیٰ ابی حذیفؓہ۔ہ5

 یہ مدینہ کے مشہور قراء میں سے تھے۔ہ 

 جنگ یمامہ میں شہید ہوئے۔ہ 

 ان کا ذاتی مصحف محفوظ نہ رہا، صرف ذکر ملتا ہے۔ہ 

 مصحف ابوموسیٰ اشعریہؓ۔ہ6

 یمن میں قرآن کی تعلیم دینے والے جلیل القدر صحابی۔ہ 

 ہبعض قراءت کے اختلافات ان سے منسوب ہیں، لیکن بنیادی متن مصحفِ عثمانی سے متفق تھا۔ہ

 مصحف مقداد بن اسودہؓ۔ہ7

 ان کے مصحف میں بعض سورتوں کے نام مختلف روایت کیے گئے ہیں۔ 

 مصحف عبداللہ بن عباسہؓ۔ہ8

 تفسیر و علوم القرآن کے امام صحابی۔ 

 ذاتی مصحف میں غالباً تفسیری حواشی اور لغوی وضاحتیں درج تھیں۔ 



JOURNAL OF APPLIED LINGUISTICS AND TESOL 

Vol.8. No.3.2025 

 
 
 
 
 

277 

 مصحف ابوہریرہؓہ۔ہ9

 بنیادی طور پر حدیث کے حافظ، لیکن قرآن بھی لکھا ہوا تھا۔ہ 

 کوئی مکمل تفصیل موجود نہیں۔ہ

11

 

 مصحف انس بن مالکؓہ۔ہ10

 بصرہ میں قرآن کی تعلیم دیتے تھے۔ہ 

 ان کے مصحف میں بعض اضافی وضاحتیں ملتی ہیں جو تفسیری نوعیت کی ہیں۔ہ 

ہ۔ہ11
ؓ
 مصحف ابو الدرداء

 شام میں قرآن کی تعلیم دینے والے معروف صحابی۔ہ 

 ان سے منسوب بعض قراءتیں مرویات میں ملتی ہیں۔ہ 

 مصحف زید بن ثابتؓہ۔ہ12

 کاتبِ وحی اور جمعِ قرآن کے مرکزی کردار۔ہ 

  بعد میں مصحف ابو بؓکر کی بنیاد بناہ ہبھیغالباً ان کا ذاتی مصحف

12

 ۔

 

 
11

پر لکھی گئی روایات اور کتب میں مختصراً ملتا ہے، مگر اس کی تفصیل اور مواد کے حوالے سے کوئی محفوظ شدہ نسخہ یا مکمل  مصاحفِ صحابہؓصحفِ ابوہریرہؓ کا تذکرہ زیادہ تر  

ہمتن موجود نہیں۔ 

 :اس کے بارے میں معلومات درج ذیل بنیادی ماخذات میں ملتی ہیں

کا  ہابن ندیم نے مصاحفِ صحابؓہ کا اجمالی ذکر کیا ہے اور مختلف صحابہ کے ذاتی نسخوں کی فہرست میں بعض نام شامل کیے، جن میں ابو ہریرہہؓ:ابن ندیمہ،ہالفہرست ہ .1

 نام بھی آتا ہے۔ہ

اس میں صحابہ کے ذاتی مصاحف کا ذکر موجود ہے، لیکن مصحفِ ابوہریرہؓ کی تفصیل بہت مختصر ہے اور صرف نسبت  :ہکتاب المصاحف، ابن ابی داؤد السجستانیہ .2

 کے طور پر آتی ہے۔ہ

بعض روایات میں مدینہ میں موجود ذاتی نسخوں کے ذکر میں ابو ہریرہؓ کا نام ملتا ہے، مگر ترتیبِ سورت یا قراءت کی کوئی تفصیل نہیں  :ہتاریخ المدینۃ، ابن شبہہ .3

 دی گئی۔ہ

 سیوطی نے بھی اجمالاً ان ذاتی مصاحف کا ذکر کیا ہے جن میں ابو ہریرہؓ کا نام فہرست میں آتا ہے۔ : ہالاتقان فی علوم القرآن، جلال الدین سیوطیہ .4

یر میں جمع کر رکھی تھیں، جیسا کہ دیگر اکثر محققین کا کہنا ہے کہ مصحفِ ابو ہریرہؓ غالباً مکمل قرآن پر مشتمل نہ تھا، بلکہ وہ آیات یا سورتیں تھیں جو آپ نے اپنی ذاتی تحر

ہکئی صحابؓہ کے ذاتی صحیفوں میں تھا۔ہ

12

دہ علم رکھنے نے انہیں کتابت قرآن کیلئے کیوں منتخب فرمایا اس پر بہت سے لوگوں  نے اعتراض کیا۔علامہ تمنا عمادی نے بھی اعتراض کیا کہ ان سے زیاہ ہ﷜حضرت ابوبکر ہ ہ

ہاہم یہ ہیں: ہ2موجود تھے تو ان کو کیوں نامزد کیا گیا ۔اس کی کئی وجوہات علماء نے بیان کی ہیں،ان میں سے ہ ہ﷢ہوالے صحابہ کرام ہ

 (عرضۃ الاخیرۃ میں شامل ہونا جس کی وجہ سے کامل قرآن سننا اور ناسخ و منسوخ  اور ترتیب آیات و سور معلوم ہوناہ2ہ(کاتب وحی ہونا 1



JOURNAL OF APPLIED LINGUISTICS AND TESOL 

Vol.8. No.3.2025 

 
 
 
 
 

278 

 مصحف عبداللہ بن عمؓہ۔ہ13

 ان کے مصحف میں تفسیری اور فقہی حاشیے شامل تھے۔ہ 

 مصحف عائشہ صدیقؓہ۔ہ14

 ازواجِ مطہرات میں سے قرآن کی تعلیم دینے والی ممتاز ہستی۔ہ 

 ہان کے مصحف کے کچھ حصے روایات میں منقول ہیں۔ہ

 مصحف حفصہؓ بنت عمہ۔ہ15

 یہ وہی مصحف ہے جو حضرت ابوبؓکر نے تیار کروایا اور حضرت عمؓ کے بعد حضرت حؓفصہ کے پاس محفوظ رہا، پھر حضرت ہ

ہعثمانؓ نے اسے معیارِ تدوین کے لیے منگوایا۔ہ

 مصحف سعد بن ابی وقاصہؓ۔ہ16

 مشہور قاری اور فاتحِ قادسیہ۔ہ 

 ملتا ہے البتہ زیادہ وضاحت نہیں ملتی۔ہ ہایات میں ان کے مصحف کا تذکرہ رو 

 مصحف طلحہ بن عبیداللہؓہ۔ہ17

 جنگِ جمل میں شہید ہوئے۔ہ 

 ان کے مصحف کے کچھ اجزاء روایات میں ملتے ہیں۔ہ 

 مصحف زبیر بن عوامؓہ۔ہ18

 عشرہ مبشرہ میں سے ایک۔ہ 

 ذاتی مصحف کے بارے میں بہت کم معلومات ہیں۔ہ 

 مصحف عمو بن العاصہؓ۔ہ19

 مصر میں قرآن کی تعلیم دینے والے صحابی۔ 

 نے آیات و سورتوں کو اپنی ذاتی تعلیم اور یادداشت کے لیے لکھ رکھا تھا۔ہ 
ؓ
 یہ غالباً وہ مجموعہ تھا جس میں آپ

 مصحف معاویہ بن ابی سفیانہؓ۔ہ20

 شام میں قرآن کی تعلیم عام کرنے والے۔ہ 

 ابن ندیم نے الفہرست میں،ابن ابی داؤد نے کتاب المصاحف میں اوراسی طرح مصاحف صحابہ پر موجود ابحاث میں ہ

 بغیر تفصیل کے ان کے  مصحف کا تذکرہ ملتا ہے۔ ہ

 



JOURNAL OF APPLIED LINGUISTICS AND TESOL 

Vol.8. No.3.2025 

 
 
 
 
 

279 

 مصحف حذیف بن یمانہؓ۔ہ21

 قراءت کے اختلافات کو محسوس کر کے حضرت عثمانؓ کو اقدام پر آمادہ کرنے والے۔ہ 

 مصحف خالد بن ولیدؓہ۔ہ22

 ۔ہ  مہمات کے دوران ساتھ رہتا تھاان کا مصحف جنگی 

 خلاصہ:ہ

 یہ تمام مصاحف دراصل ذاتی نسخے تھے، نہ کہ امت کے لیے مرتب کردہ سرکاری متن۔ہ 

 اختلافات پائے جاتے تھے، لیکن قرآن کے اصل متن میں کوئی ہ اور وضاحتی حواشی میں  ان میں قراءت، ترتیب، 

 اختلاف نہیں تھا۔ہ

 ان میں سے  اکثر صحف کے متعلق  صرف آثار ملتے ہیں یا بعض روایات میں ان کی اختلاف کی نوعیت وغیر ہ لیکن مکمل ہ

ان میں اکثر صحف کا ہمصحف نہیں ملتے اس کا سب سے اہم سبب مصحف عثمانی کے بعد دیگر صحف کا تلف کیا جانا ہے۔

 میں ملتا ہے۔  ہ  ہالفہرستہیا ابن ندیم  کی ہ کتاب المصاحفہکی ہ ﷫اختلاف ابن ابی داود ہ


